
วารสารรฐัศาสตรและรัฐประศาสนศาสตร ปที่ 13 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565): 57-74 

 

การสถาปนารัฐอิสลามมะดีนะฮของศาสดามุฮัมมัด0

1 

สามารถ ทองเฝอ1

2 

 วันท่ีรับบทความ: 29 สิงหาคม 2564 
วันท่ีแกไขครั้งลาสุด: 5 มกราคม 2565 
วันท่ีตอบรับตีพิมพ: 21 มกราคม 2565 

 
บทคัดยอ 

บทความวิจัยนี้ มีวัตถุประสงคเพ่ือศึกษาแนวคิดอุดมการณทางการเมืองวาดวย 
รัฐอิสลามสมัยศาสดามุฮัมมัดในการสถาปนารัฐอิสลามแหงมะดีนะฮ ซ่ึงงานวิจัยนี้เปนการวิจัย
เชิงคุณภาพโดยอาศัยการศึกษาคนควาเอกสารวรรณกรรมท่ีเก่ียวของ การสัมภาษณเชิงลึก 
และการสนทนากลุม ผลการศึกษาวิจัยพบวารัฐอิสลามท่ีปรากฏในยุคสมัยศาสดามุฮัมมัด  
มีการใชระเบียบแบบแผนตามรัฐธรรมนูญมะดีนะฮท่ียอมรับการอยูรวมกันของผูคนในสังคม
ดวยความสงบเรียบรอยไมนิยมความรุนแรงและปกครองท้ังชาวมุสลิมและท่ีไมใชมุสลิม 
นอกจากนี้ ยังพบวาแนวคิดวิธีการปกครองรัฐของทานศาสดามุฮัมมัดนั้นเปนท่ียอมรับวามี 
ความสงบและมีความรวมมือซ่ึงกันและกันระหวางชาวมุสลิมและท่ีไมใชมุสลิม 

คําสําคัญ รัฐอิสลาม, มะดีนะฮ, ศาสดามุฮัมมัด 
  

                                                           
1  บทความน้ีเปนสวนหน่ึงของโครงการวิจัยเรื่อง “รัฐอิสลาม: ภาพจริงจากหลักคําสอนกับภาพหลอน 
ท่ีถูกสราง” ท่ีไดรับการสนับสนุนการวิจัยจากกองทุนวิจัยคณะรัฐศาสตร มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร  
วิทยาเขตปตตานี รหัสโครงการ POL6204084S 
2  รองศาสตราจารย ดร. คณะรัฐศาสตร มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร วิทยาเขตปตตานี จังหวัดปตตานี 
94000 อีเมล: thongfhua@gmail.com 



การสถาปนารัฐอิสลามมะดีนะฮของศาสดามุฮัมมัด • สามารถ ทองเฝอ 

58 

The Establishment of Islamic State 
in Madinah of the Prophet Muhammad 

Samart Thongfhua3 
Received: 29 August 2021 

Revised: 5 January 2022 
Accepted: 21 January 2022 

 
Abstract 

This research article aimed to study the concept of the political ideology of the 
Islamic State in Prophet Muhammad’s era for establishing the Islamic State of 
Madinah. This research was conducted qualitatively based on documentary 
research, in-depth interview and focus group discussions. The research result 
found that the Prophet Muhammad’s Islamic state was formed during Prophet 
Mohammad’s reign using the Madinah constitution to accept the coexistence of 
people in society with peace and non-violence to rule both Muslims and non-
Muslims. Moreover, the Prophet’s period was considered peaceful and full of 
mutual cooperation between Muslims and non-Muslims. 

Keywords Islamic State, Madinah, Prophet Muhammad  

                                                           
3  Associate Professor, Ph.D., Faculty of Political Science, Prince of Songkla University, Pattani 
Campus, Pattani 94000. E-mail: thongfhua@gmail.com 



วารสารรฐัศาสตรและรัฐประศาสนศาสตร ปที่ 13 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565): 57-74 

59 

1. บทนํา 

ประเด็นเก่ียวกับรัฐอิสลามเริ่มเปนท่ีสนใจของผูคนในสังคมไทยและสังคมโลกมากข้ึน
นับตั้งแตการปรากฏข้ึนของกลุมรัฐอิสลามแหงอิรักและซีเรีย (Islamic State of Iraq and 
Syria: ISIS) หรือกองกําลังรัฐอิสลามแหงอิรักและลีแวนท (The Islamic State of Iraq and 
the Levant: ISIL) ท่ีตอมาได เปลี่ ยนชื่ อ เปนกลุ ม ไอเอส ( Islamic State: IS) ซ่ึ งสาเหตุ 
การเกิดข้ึนของกลุมรัฐอิสลามไอเอสนี้นั้นอันเนื่องมาจากการท่ีสหรัฐอเมริกาและกลุมประเทศ
พันธมิตรไดทําสงครามในอิรักเม่ือป ค.ศ. 2003 ซ่ึงปฐมบทครั้งดังกลาวไดกลายเปนชนวน 
ความรุนแรงเกิดข้ึนท่ัวโลก สงผลไปสูการกอตั้งกลุมขบวนการเคลื่อนไหวครั้งใหมในโลกมุสลิม 
หนึ่งในนั้นคือกลุมติดอาวุธญะมาอัต อัตเตาฮีด อัลญิฮาดหรือองคการเอกภาพแหงศรัทธาและ
การด้ินรนตอสู เม่ือการตอสูดวยสันติวิธีไมไดผล องคการดังกลาวท่ีนําโดยมุศอับอัซซัรกอวี 
ชาวจอรแดนท่ีตอมาเขาไดประกาศแสดงความจงรักภักดีตอกลุมขบวนการอัลกออิดะฮ 
ซ่ึงในเวลาตอมาเขาไดถูกสหรัฐอเมริกาลอบสังหาร ตอมาในป ค.ศ. 2006 กลุมไอเอส 
ไดสถาปนาข้ึนและไดเขายึดครองพ้ืนท่ีบางสวนทางภาคเหนือของซีเรียและอิรักตามลําดับ 
เริ่มตนดวยอะบูอับดุลลอฮ อัรรอชีด อัลบัฆดาดีกับภารกิจสําคัญของกลุมคือการปลดปลอย 
ชาวซุนนีท่ีถูกกดข่ีซ่ึงอะบูอัยยูบ อัลมิศรีของอียิปตเขารวมกลุมนี้ดวย กระนั้นแกนนําของกลุม
ท้ังสองทานนี้ถูกสังหารดวยการปฏิบัติการทางการทหารของสหรัฐอเมริกาเชนกัน สงผลให 
ในป ค.ศ. 2010 อะบูบักร อัลบัฆดาดีไดกลายเปนผูนํากลุมไอเอส (จรัญ มะลูลีม, 2557,  
น. 2-3) ซ่ึงในชวงเวลานั้นเม่ือหัวหนากลุมรัฐอิสลามไอเอสผูนี้ คืออะบูบักร อัลบัฆดาดี  
ไดประกาศตัวเปนเคาะลีฟะฮ (ผูนําท่ีปกครองอาณาจักรซ่ึงดูแลกิจการศาสนาและกิจการของ
รัฐ) พวกเขาเปนกลุมสํานักคิดซุนนี มีฐานปฏิบัติการในประเทศอิรักและซีเรีย เปาหมายของ
กลุมคือเพ่ือทําการจัดตั้งรัฐอิสลามภายใตระบอบเคาะลีฟะฮและหลังจากการประกาศตัวไมนาน 
แนวคิดการกอตั้งรัฐอิสลามเริ่มขยายตัวไปยังพ้ืนท่ีตางๆ ปรากฏการณดังกลาวสงผลใหมี
ทรรศนะมากมายเก่ียวกับการเกิดข้ึนของกลุมรัฐอิสลามไอเอสอยางหลีกเลี่ยงไมได เชน  
มีความเห็นวาเปนกลุมผูกอการรายท่ีนิยมใชความรุนแรงและความโหดเหี้ยมสังหารผูคน 
เพ่ือข้ึนสูอํานาจ เปนตน  

อยางไรก็ตาม ในหลักการของศาสนาอิสลามนั้น อิสลามไดวางระบอบแบบแผน
ทางการเมืองการปกครองไวอยางชัดเจนดวยการบัญญัติสิทธิโดยท่ัวไปของประชาชนผูอาศัย 
ท่ีอยูภายใตการปกครองของรัฐอิสลาม ไดแก สิทธิดานเกียรติแหงความเปนมนุษย สิทธิดาน
ความมีอิสระในความเชื่อ สิทธิดานการยึดม่ันในบทบัญญัติของศาสนา สิทธิดานความยุติธรรม 
สิทธิดานการใหความคุมครองตอชีวิต ทรัพยสินและเกียรติ สิทธิดานการปองกันจากศัตรู 



การสถาปนารัฐอิสลามมะดีนะฮของศาสดามุฮัมมัด • สามารถ ทองเฝอ 

60 

ผูรุกราน สิทธิหลักดานการมีปฏิสัมพันธท่ีดีตอกันและสิทธิดานการใหหลักประกันสังคม  
(ศอลิห หุสัยน อัลอายิด, 2548, น. 15)  

จากปรากฏการณท่ีเกิดข้ึนของกลุมรัฐอิสลามไอเอสดังท่ีกลาวมาขางตน ทําใหผูคน 
ในสังคมมองวาชาวมุสลิมหรือผูนับถือศาสนาอิสลามนั้นคือกลุมผูนิยมใชความรุนแรง สงผลให
สังคมโลกเกิดสภาวะโรคหวาดกลัวอิสลามหรืออิสลามโมโฟเบีย (Islamophobia) ข้ึน จากภาพ
แหงความรุนแรงเหลานี้ของกลุมรัฐอิสลามไอเอสไดถูกตอตานจากมุสลิมอีกหลายกลุมและ 
มองวาการปฏิบัติการของกลุมรัฐอิสลามไอเอสดวยความรุนแรงนั้นคือการบิดเบือนหลักคําสอน
ของศาสนาอิสลามท่ีถูกสรางข้ึนเพ่ือทับถมภาพแหงความเปนจริงวาดวยรัฐอิสลามของทาน
ศาสดามุฮัมมัด ซ่ึงปรากฏการณดังกลาวมีอิทธิพลตอคานิยม ความเชื่อ ทัศนคติและความรูสึก
รวมของผูคนท่ัวโลก โดยเฉพาะอยางยิ่งภาพลักษณของมุสลิมในสังคมไทยซ่ึงเปนชนกลุมนอย
อาจถูกมองวาเปนสวนหนึ่งของผูนิยมใชความรุนแรงหรือหนึ่งในกลุมผูกอการราย ซ่ึงเปนสิ่งท่ี
สังคมจะตองตั้งคําถามอยางมากมายกับปรากฏการณท่ีเกิดข้ึน  

ดัวยเหตุนี้เองผูเขียนจึงเล็งเห็นถึงความสําคัญอยางยิ่งท่ีตองทําการศึกษาวิจัยเพ่ือมี 
สวนในการคลี่คลายขอสงสัยในประเด็นเก่ียวกับศาสนาอิสลามในบริบททางการเมืองโดยเฉพาะ
อยางยิ่งแนวคิดวาดวยรัฐอิสลามนั้นไดถูกฉายภาพในสังคมโลกอยางมากมาย ทวาท้ังหมด
เหลานั้นลวนมีท้ังภาพจริงจากหลักคําสอนและภาพหลอนท่ีถูกสรางข้ึนปนเปกันไป การทําความ
เขาใจอุดมการณทางการเมืองวาดวยรัฐอิสลามตามแบบฉบับของทานศาสดามุฮัมมัดจึงเปน 
หนึ่งในแนวทางสําคัญในการดําเนินงานทางดานการเมืองการปกครองและการเผยแพรแนวคิด 
ท่ีถูกระบุไวในหลักคําสอนของศาสนาอิสลาม  

 
2. วัตถุประสงค 

เพ่ือนําเสนอแนวคิดวาดวยรัฐในทรรศนะของอิสลามในการสถาปนารัฐอิสลามแหง 
มะดีนะฮของศาสดามุฮัมมัด 

 
3. ระเบียบวิธีวิจัย  

เนื่องจากงานวิจัยนี้เปนการวิจัยเชิงคุณภาพ ดังนั้น ผูวิจัยจึงไดกําหนดแนวทางการวิจัย
จากการเก็บขอมูลเอกสารทบทวนวรรณกรรมเปนหลักท้ังท่ีเปนเอกสารปฐมภูมิและทุติยภูมิ  
อัลกุรอาน หนังสือ บทความ งานวิจัยท่ีเก่ียวของ และเครื่องมือวิจัยสําคัญอีกอยางหนึ่งของ
การศึกษาครั้งนี้คือการสัมภาษณเชิงลึกและการสนทนากลุมกับนักวิชาการผูเชี่ยวชาญทางดาน
รัฐศาสตร ดานมุสลิมศึกษาและดานอิสลามศึกษา ท้ังนี้ ผูวิจัยไดดําเนินการสัมภาษณและ



วารสารรฐัศาสตรและรัฐประศาสนศาสตร ปที่ 13 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565): 57-74 

61 

สนทนากลุมภายหลังจากการดําเนินการวิจัยจากเอกสารทบทวนวรรณกรรมเสร็จสิ้นแลว 
หลังจากนั้นจึงไดวิเคราะหขอมูลโดยวิธีการวิเคราะหเชิงพรรณนาโดยใชศาสตรทางรัฐศาสตร
และอิสลามศึกษามาบูรณาการในการวิเคราะหเพ่ือใหการวิเคราะหมีความครอบคลุมและตรง
ประเด็นใหมากท่ีสุด ภายหลังจากท่ีไดทําการศึกษางานเอกสารวรรณกรรมท่ีเก่ียวของ 
สัมภาษณและจัดสนทนากลุมผูท่ีมีสวนเก่ียวของตามระเบียบวิธีวิจัยท่ีไดกําหนดเอาไวแลว  
จึงนําขอมูลท่ีไดมาเขียนวิเคราะหเชิงพรรณนาตามท่ีไดระบุไวในวิธีการดําเนินการวิจัยนํามาซ่ึง
ผลการศึกษาและอภิปรายผลตอไป  

 
4. นิยามคําศัพท 

รัฐอิสลาม หมายถึง รัฐท่ีเกิดข้ึนในเมืองมะดีนะฮ ประเทศซาอุดีอาระเบียในสมัยศาสดา
มุฮัมมัด โดยไดยึดหลักธรรมของศาสนาอิสลามมาใชในการเมืองการปกครองและการบริหาร
ภายในรัฐนั้น  

ศาสดามุฮัมมัด หมายถึง ศาสดาของศาสนาอิสลาม ผู ท่ีนําหลักธรรมคําสอนจาก 
พระเจาคืออัลลอฮมาเผยแผแกมนุษยชาติและทานยังเปนผูนําแหงรัฐอิสลามแหงมะดีนะฮ 

มะดีนะฮ หมายถึง ชื่อของชุมชนหนึ่งท่ีอยูในประเทศซาอุดีอาระเบีย มีชื่อเดิมวา
เมืองยัษริบ เปนชุมชนท่ีเกิดรัฐอิสลามท่ีแรกของโลก โดยมีการปกครองตามรัฐธรรมนูญแหง 
มะดีนะฮท่ีผูคนในชุมชนชวยกันคิดสรางข้ึนมาเพ่ือเปนแนวทางการปกครองตามหลักการอิสลาม 
โดยมีศาสดามุฮัมมัดเปนเจาผูปกครอง 

 
5. ทบทวนแนวคิดและวรรณกรรมท่ีเกี่ยวของ 

ในการวิจัยครั้งนี้ ผูวิจัยไดทําการทบทวนแนวคิดและวรรณกรรมท่ีเก่ียวของ ไดแก 
แหลงท่ีมาและวัตถุประสงคของรัฐอิสลาม ผูนํารัฐในอิสลาม ประเภทดินแดนในรัฐอิสลาม 
คุณลักษณะของรัฐอิสลาม นครมะดีนะฮท่ีเปนแบบอยางของรัฐอิสลาม และรัฐธรรมนูญมะดี
นะฮ โดยแตละหัวขอนั้นจะมีความสัมพันธและเชื่อมโยงกับการสถาปนารัฐอิสลามมะดีนะฮของ
ศาสดามุฮัมมัด ซ่ึงมีรายละเอียดดังตอไปนี้ 

  



การสถาปนารัฐอิสลามมะดีนะฮของศาสดามุฮัมมัด • สามารถ ทองเฝอ 

62 

5.1 แหลงท่ีมาและวัตถุประสงคของรัฐอิสลาม 

แหลงท่ีมาของการปกครองรัฐในอิสลามมาจาก 3 แหลงท่ีมา คือ อัลกุรอาน ซุนนะฮ
หรืออัลฮะดีษ และอิจญมาอหรืออิจญติฮาด ซ่ึงมีรายละเอียดดังตอไปนี้  

แหลงท่ี 1 คือ อัลกุรอาน: แมอัลกุรอานจะไมกลาวถึงรายละเอียดเก่ียวกับรัฐอิสลาม
โดยตรง อัลกุรอานจะกลาวถึงเพียงเรื่องหลักๆ หรือพ้ืนฐานกวางๆ เทานั้น ซ่ึงครอบคลุมถึง
อํานาจเด็ดขาดของอัลลอฮ กลาวถึงการปกครองท่ีเปนความรับผิดชอบท่ีมนุษยไดรับมอบหมาย
จากอัลลอฮ การดําเนินการปกครองโดยผานหนาท่ีของผูปกครอง หนาท่ีของประชาชน เปนตน 
ดังปรากฏในอัลกุรอานความวา “แทจริงอัลลอฮทรงใชใหพวกเจามอบคืนบรรดาของฝาก 
แกเจาของมันและเม่ือพวกเจาตัดสินระหวางผูคน พวกเจาจะตองตัดสินดวยความยุติธรรม  
แทจริงอัลลอฮทรงแนะนําพวกเจาดวยสิ่งซ่ึงดีจริงๆ แทจริงอัลลอฮเปนผูทรงไดยินและทรงเห็น” 
และอีกโองการ ความวา “ผูศรัทธาท้ังหลาย จงเชื่อฟงอัลลอฮและเชื่อฟงศาสดา (เราะซูล) เถิด 
และผูปกครองในหมูพวกเจาดวย แตถาพวกเจาขัดแยงกันในสิ่งใด ก็จงนําสิ่งนั้นกลับไป
ยังอัลลอฮและศาสดา หากพวกเจาศรัทธาตออัลลอฮและวันปรโลก นั้นแหละเปนสิ่งท่ีดียิ่งและ
เปนการกลับไปอยางสวยงาม” (อันนิซาอ: 58-59) (สมาคมนักเรียนเกาอาหรับ ประเทศไทย, 
2542, น. 195) โองการดังกลาวนี้ไดกลาวถึงสิ่งสามประการ คือ (1) ผูนํารัฐอิสลามท่ีแทจริงนั้น
คือผูท่ีรักษาอะมานะฮ (สิ่งท่ีไดรับมอบหมายท่ีไววางใจใหปฏิบัติ) จากอัลลอฮและศาสดาของ
พระองค และดวยอะมานะฮนั้นเขาตองมีความรับผิดชอบในการดําเนินการตามบทบัญญัติแหง
อิสลามตลอดจนใหชีวิตความเปนอยูของประชาชนมีความอุดมสมบูรณผาสุก (2) ศาลเปนผูท่ี
รับผิดชอบเพ่ือใหเกิดความเปนธรรมในสังคม (3) ประชาชนจะตองมีความรับผิดชอบในการเชื่อ
ฟงผูนํารัฐในทุกๆ ดานเนื่องจากเขาเปนผูถืออะมานะฮจากอัลลอฮ ดังนั้น ท่ีมาของอํานาจสูงสุด
หรืออาจจะเรียกอีกอยางหนึ่งคืออํานาจอธิปไตยในการปกครองรัฐมาจากพระเจาหรืออัลลอฮ
เพียงพระองคเดียวเทานั้น อํานาจการปกครองในดานอ่ืนๆ มาจากประชาชน โดยท่ีประชาชน
จะมอบอํานาจโดยวิธีการจงรักภักดีตอผูปกครอง พระเจาไดมอบอํานาจและความประสงคของ
พระองคแกประชาชาติอิสลามทุกคนใหเปนเคาะลีฟะฮของพระองคบนหนาแผนดินนี้ เพ่ือให
คําสั่งของพระองคเปนจริงข้ึนมา โดยเฉพาะอยางยิ่งในดานการปกครอง จากขอกําหนดดังกลาว
ประชาชาติอิสลาม (อุมมะฮ) มีหนาท่ีสถาปนาการปกครองอิสลามดวยการคัดเลือกผูนําโดย 
ผานสภาชูรอ (กลุมคณะท่ีปรึกษา) ซ่ึงสิ่งนี้นับเปนการมอบอํานาจของประชาชนอันเปนท่ีมา 
ของอํานาจการปกครองในอิสลาม  

แหลงท่ี 2: ซุนนะฮ หรือ อัลฮะดีษ: หมายถึงทุกสิ่งท่ีมาจากทานศาสดามุฮัมมัดหรือ 
จริยวัตรของทานศาสดา ไมวาจะเปนคําพูด การกระทําหรือการยอมรับของทาน สิ่งนี้นับเปน
แหลงท่ีมาของระบอบการเมืองการปกครองอิสลามรองลงมาจากอัลกุรอาน ซ่ึงอัลกุรอานไดวาง



วารสารรฐัศาสตรและรัฐประศาสนศาสตร ปที่ 13 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565): 57-74 

63 

แนวทางสําหรับการเมืองการปกครองอิสลามอยางกวางๆ ขณะท่ีซุนนะฮเปนคําอธิบายขยาย
ความหมายของอัลกุรอานใหเปนจริงข้ึนมา ดวยเหตุนี้สถานภาพของซุนนะฮในฐานะเปน
แหลงท่ีมาของการเมืองการปกครองอิสลามจึงไมสามารถโตแยงไดเลย  

แหลงท่ี 3: อิจญมาอหรือเรียกอีกอยางหนึ่งคืออิจญติฮาด: เปนแหลงท่ีมาของ
กฎหมายท่ีไมดอยกวาสิ่งท่ีไดกลาวมาท้ังสองขางตน (อัลกุรอานและซุนนะฮ) หากอัลกุรอานได
กลาวถึงการปกครองในภาพกวางและอัสซุนนะฮเปนการปฏิบัติตามแนวทางอัลกุรอานแลว 
ดังนั้น อิจญติฮาดหรืออิจญมาอ (การเห็นพองตองกัน) ของอุละมาอ (นักปราชญหรือผูรูทาง
ศาสนา) ท่ีมีความเชี่ยวชาญเฉพาะในวิชาการตางๆ ของอิสลามเก่ียวกับเรื่องใดเรื่องหนึ่งท่ี 
ไมปรากฏอยูในอัลกุรอานและซุนนะฮ 

สําหรับในสวนของวัตถุประสงคของรัฐอิสลามซ่ึงสถาปนาข้ึนบนพ้ืนฐานของอัลกุรอาน
และซุนนะฮไดถูกวางไวโดยพระเจา ดังท่ีโองการหนึ่งในอัลกุรอานไดระบุไวความวา “โดย
แนนอนเรา (อัลลอฮ) ไดสงบรรดาศาสดาของเราพรอมดวยหลักฐานท้ังหลายอันชัดแจงและเรา
ไดประทานคัมภีรและความยุติธรรมลงมาพรอมกับพวกเขา เพ่ือมนุษยจะไดดํารงอยูบนความ
เท่ียงธรรมและเราไดใหมีเหล็กข้ึนมาเพราะในนั้นมีความแข็งแกรงมากและมีประโยชนมากมาย
สําหรับมนุษย” (อัลฮะดีด: 25) (สมาคมนักเรียนเกาอาหรับ ประเทศไทย, 2542, น. 1449-
1450) ในโองการนี้เหล็กเปนสัญลักษณของอํานาจทางการเมืองและทําใหกระจางชัดวาภารกิจ
ของทานศาสดามุฮัมมัดคือการกําหนดเง่ือนไขซ่ึงประชาชนผูเปนมวลชนจะไดรับความยุติธรรม
ทางสังคมอยางแนนอนตามมาตรฐานท่ีไดประกาศเจตนารมณไวโดยพระผูเปนเจาในอัลกุรอาน 
ในอีกโองการหนึ่งของอัลกุรอาน ความวา “มุสลิมคือหากเรา (อัลลอฮ) มอบอํานาจปกครองใน
แผนดินแกพวกเขา พวกเขาก็ดํารงการละหมาด การบริจาคทาน (ซะกาต) ใชในการทําความดี
และหามในการกระทําสิ่งท่ีตองหามและสิ่งท่ีไมยุติธรรม” (อัลฮัจญ: 41) (สมาคมนักเรียนเกา
อาหรับ ประเทศไทย, 2542, น. 807) และอีกโองการหนึ่ง ความวา “พวกเจานั้นเปนประชาชาติ
ท่ีดียิ่งซ่ึงถูกใหอุบัติข้ึนสําหรับมนุษยชาติ โดยท่ีพวกเจาใชใหปฏิบัติสิ่งท่ีชอบและหามมิใหปฏิบัติ
สิ่งท่ีมิชอบและศรัทธาตออัลลอฮ” (อาละอิมรอน: 110) (สมาคมนักเรียนเกาอาหรับ ประเทศ
ไทย, 2542, น. 134) ดังนั้น เปนสิ่งท่ีประจักษชัดแลวแกทุกคนผูท่ีไดรับภาพสะทอนจากโองการ
เหลานี้วา วัตถุประสงคของรัฐซ่ึงมองเห็นภาพไดโดยโองการอัลกุรอานเปนผลดีมิใชผลราย 
วัตถุประสงคของรัฐนั้นมิไดมีเพียงการปกปองประชาชนเพ่ือไมใหทําลายกันและกัน ปกปอง
อิสรภาพของเขาและเพ่ือปกปองพลเมืองจากการรุกรานแตเพียงเทานั้น แตยังมุงหวังใหมี
วิวัฒนาการและพัฒนาความยุติธรรมทางสังคมท่ีสมดุลกันอีกดวย 

  



การสถาปนารัฐอิสลามมะดีนะฮของศาสดามุฮัมมัด • สามารถ ทองเฝอ 

64 

5.2 ผูนํารัฐในอิสลาม 

นักวิชาการทางดานนิติศาสตรอิสลามไดใหความหมายของผูนําวาเปนผูปกครองกิจการ
ท้ังเรื่องทางโลกและทางธรรม เปนตัวแทนของทานศาสดาในการท่ีจะธํารงไวใหศาสนาอิสลาม
เปนศูนยกลางของประชาชาติและใหประชาชนปฏิบัติตามผูนํา (เคาะลีฟะฮ) ซ่ึงสอดคลองกัน
กับนักอรรถาธิบายอัลกุรอานอยางอัลบัยฎอวีไดกลาวไววาผูนําหรือเคาะลีฟะฮหมายถึงผูสืบ
ทอดหนาท่ีแทนศาสดามุฮัมมัดเพ่ือดําเนินการใหเปนไปตามหลักการอิสลาม ประชาชาติมุสลิม
ตองยอมรับคําสั่งและอํานาจของเคาะลีฟะฮ นอกจากนั้นแลวคําอธิบายของอิบนคอลดูน 
บิดาแหงนักปรัชญาอิสลามไดใหนิยามเคาะลีฟะฮหรือผูนําเอาไววาเปนผูท่ีนําประชาชนท่ีอยูใต
การปกครองใหดําเนินไปตามชะรีอะฮท่ีระบุไว ในอัลกุรอานเพ่ือความสําเร็จในชีวิตท้ังในโลกนี้
และโลกหนา (สามารถ ทองเฝอ, 2562, น. 67)  

นอกจากนี้แลวในประเด็นนี้ อบุล อะลา เมาดูดี (2525, น. 43) ไดใหคําอธิบายเอาไววา
ผูนํารัฐหรือเคาะลีฟะฮนั้นคือตัวแทนแหงคุณธรรมและอํานาจของอัลลอฮซ่ึงยอมมีสิทธิท่ีจะ 
ใชอํานาจของพระองคนี้ไดภายใตขอบเขตท่ีอัลลอฮไดบัญญัติเอาไว ผูนําจึงไมใชมรดก 
ในทางการเมืองของตระกูลหรือชนชั้นใดๆ แตเปนหนาท่ีของประชาชาติท่ีมีคุณสมบัติเปน 
ผูมีความศรัทธาในหลักแนวคิดดานความเชื่อศรัทธา (เตาฮีด) และความเปนศาสดาท่ีเปนผูนํา
สารแหงอัลลอฮ (ริซาละฮ) ดังนั้น จึงสามารถสรุปความหมายของคําวาผูนําหรือเคาะลีฟะฮ 
ตามเชิงอรรถในดานวิชาการทางอิสลามได 3 ประการตามท่ี มัสลัน มาหามะ (2551, น. 104) 
ไดสรุปนิยามเอาไวดังนี้  คือ ประการท่ี 1 เปนผูสืบทอดหนาท่ีแทนทานศาสดามุฮัมมัด 
ซ่ึงหมายความวาเปนผูสืบทอดหนาท่ีแทนศาสดามุฮัมมัดในเรื่องท่ีเก่ียวกับทางโลกรวมท้ัง 
ทําการเผยแพรและปกปองศาสนาอิสลามและผูนําในอิสลามจึงไมใชเปนศาสดาหรือเปน 
ผูท่ีคิดคนหลักการชะรีอะฮข้ึนมาใหม ประการท่ี 2 เปนผูสืบทอดหนาท่ีของศาสดามุฮัมมัด 
ในเรื่องตางๆ โดยการปฏิบัติใหอยูในภายใตขอบเขตกฎเกณฑตามท่ีหลักการอิสลามไดบัญญัติไว 
และประการท่ี 3 คือเปนประมุขของรัฐเพ่ือเปนแบบอยางท่ีดีใหกับประชาชน 

5.3 ประเภทดินแดนในอิสลาม  

สิ่งท่ีตองทําความเขาใจในองคประกอบหลักท่ีสําคัญของรัฐอีกอยางหนึ่งคืออาณาเขต
หรือดินแดน สําหรับการแบงประเภทดินแดนตามทรรศนะอิสลามสามารถแบงออกได  
2 รูปแบบดวยกันคือ ดินแดนสันติและดินแดนขาศึก สําหรับดินแดนสันติ (ดารุสซะลาม) นั้น
แบงออกไดเปน 2 ประเภทคือ ประเภทท่ี 1) เปนดินแดนท่ีชาวมุสลิมสามารถปฏิบัติตาม
หลักการศาสนาอิสลามไดอยางครบถวน (ดินแดนอิสลาม) ท้ังนามธรรมและรูปธรรม เชน  
ใชระบบการปกครองแบบอิสลามและมีการใชชะรีอะฮหรือกฎหมายอิสลาม มีมุสลิมเปน



วารสารรฐัศาสตรและรัฐประศาสนศาสตร ปที่ 13 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565): 57-74 

65 

ผูปกครอง หรือการมีมัสญิดและสัญลักษณศาสนาอิสลามปรากฏอยูท่ัวไป และ 2) ดินแดนท่ี
ปกครองโดยศาสนาอ่ืน (ดินแดนสัญญาพันธไมตรี) แตชาวมุสลิมท่ีอาศัยอยูในดินแดนนี้สามารถ
ปฏิบัติตนทางศาสนกิจไดอยางครบถวน ไมมีการหามปราม เชน การละหมาด การถือศีลอด 
การเดินทางไปประกอบพิธีฮัจญ เปนตน ท้ังนี้ รวมถึงประเทศท่ีมีชาวมุสลิมปกครองแตไมได 
มีการปกครองแบบอิสลาม เชน การใชกฎหมายชะรีอะฮเต็มรูปแบบในการปกครอง สําหรับ
ดินแดนในรูปแบบท่ี 2 คือ ดินแดนขาศึก (ดารุลฮัรบี) นั้นสามารถแบงออกไดสองประเภท
เชนกัน คือ ประเภทท่ี 1: ดินแดนท่ีปกครองโดยคนตางศาสนาท่ีไมใชมุสลิมและไมไดใชระบอบ
การปกครองแบบอิสลาม โดยไมมีการนําชะรีอะฮมาใชในการปกครองและไมมีสัญญาพันธไมตรี
ตออิสลามท้ังนามธรรมและรูปธรรม ประเภทท่ี 2 คือ เปนดินแดนท่ีปกครองโดยมุสลิมแตไมได
ใชระบอบการปกครองและหลักชะรีอะฮในการปกครองและยังเปนปรปกษกับชะรีอะฮดังกลาว
เชนเดียวกัน (สามารถ ทองเฝอ, 2562, น. 44-45) ดังนั้น หากพิจารณาจากรูปแบบการจัดแบง
ประเภทดินแดนในอิสลามท่ีมีลักษณะแตกตางกันดังกลาวขางตน เราเห็นไดวาจะทําใหเห็น
รูปแบบทางการเมืองการปกครองท่ีแตกตางกัน ซ่ึงจะทําใหสงผลตอความเปนพลเมืองท่ี
แตกตางกันในแตละบริบทของดินแดนนั้นๆ 

5.4 คุณลักษณะของรัฐอิสลาม 

นักคิดและนักเคลื่อนไหวคนสําคัญของโลกมุสลิมแหงเอเชียใตอยาง อบุล อะลา เมาดูดี 
(2525, น. 51-55) ไดใหทรรศนะเก่ียวกับการปกครองรัฐอิสลามประกอบดวยคุณลักษณะตางๆ 
ท่ีเปนของตนเองพอท่ีจะสรุปไดดังนี้คือ รัฐอิสลามถูกสรางข้ึนมาบนพ้ืนฐานแหงจิตสํานึก 
ในอิสรภาพและชัยชนะของประชาชาติมุสลิม อิสรภาพในท่ีนี้ ท่ีแทจริงนั้นก็คือเพ่ือเปน 
การตอบสนองในการทําหนาท่ีของความเปนเคาะลีฟะฮบนหนาแผนดิน กลาวคือการปฏิบัติตาม
บทบัญญัติของอิสลาม อํานาจเด็ดขาดเปนของอัลลอฮอยางแทจริงขณะท่ีประชาชนนั้นเปน
เพียงผูท่ีดํารงไวซ่ึงอะมานะฮ (หนาท่ีความรับผิดชอบ) สวนเคาะลีฟะฮนั้นถือเปนสวนหนึ่งของ
ประชาชาติมุสลิมท้ังมวลท่ีไดรับการคัดเลือกโดยผานคณะกรรมการเพ่ือการแตงตั้งและ 
ถอดถอน (อัลฮัลวัลอักด) การปรึกษาหารือ (ชูรอ) เปนองคประกอบหลักท่ีสําคัญตอการ
ปกครองในรัฐอิสลามโดยจะตองปฏิบัติตามแนวทางท่ีในอัลกุรอานและซุนนะฮกําหนดไว 
ในรูปแบบของการชูรอ คําตัดสินและการดําเนินการในทางการเมืองการปกครองนั้นจําเปน
อยางยิ่งท่ีจะตองเหมาะสมและสอดคลองกับความตองการของประชาชน ขณะเดียวกัน
ประชาชนเองจะตองไมตามอารมณของตนเองแตจะตองเชื่อฟงและปฏิบัติตามขอกําหนดของ
บทบัญญัติแหงศาสนาอิสลาม ประชาชนในรัฐอิสลามตองเปนผูท่ีมีความเชื่อม่ันและยึดม่ัน 
ในการดําเนินนโยบายของรัฐอิสลาม ผูท่ีไมใชมุสลิมก็สามารถท่ีจะเปนประชากรของรัฐอิสลาม



การสถาปนารัฐอิสลามมะดีนะฮของศาสดามุฮัมมัด • สามารถ ทองเฝอ 

66 

นั้นไดเพียงแตพวกเขาเหลานั้นตองยอมรับในระบอบการปกครองของอิสลาม นอกจากนี้  
ในการสรางรัฐอิสลามนั้นจะตองวางอยูบนหลักการพ้ืนฐานของความศรัทธาแหงอิสลาม
ตลอดจนตองใหหลุดพนจากขอผูกมัดทางชาติตระกูล สีผิว ภาษา สภาพแวดลอมทางภูมิศาสตร 
ขนบธรรมเนียมประเพณีและวัฒนธรรม เปนตน ขณะเดียวกันยังตองใหความสําคัญในเรื่อง 
การชวยเหลือซ่ึงกันและกันและมีความรักใครปรองดองกัน  

รัฐอิสลามไดใหความสําคัญตอการยึดม่ันในหลักคุณธรรมอันสูงสงไมใชใหยึดม่ันตอ 
ทางการเมือง การเมืองเปนเพียงแคเครื่องมือของมนุษยในอันท่ีจะทําใหเกิดความสงบสุขในรัฐ 
แตไมใชเครื่องมือของการเมืองตราบนั้นคุณธรรมท่ีสูงสงก็จะถูกละเลยไปโดยทันที อีกท้ังมนุษย
ยังถูกครอบงําโดยอารมณท่ีใฝตํ่าและสิ่งท่ีตํ่าทราม จนทําใหรัฐเต็มไปดวยความอธรรมอยางท่ี
เราพบเห็นในทุกวันนี้ หนาท่ีของรัฐอิสลามจะครอบคลุมท้ังสองลักษณะดังกลาวนั้นคือสงเสริม
ในการทําความดีและหามปรามการทําความชั่ว นั้นก็หมายถึงหนาท่ีท้ังสองประการท่ีจะตอง
ดําเนินไปดวยกัน มิใชจะเลือกกระทําหนาท่ีใดหนาท่ีหนึ่ง คุณคาท่ีสําคัญท่ีสุดคือความเสมอภาค
และความเทาเทียมกัน การชวยเหลือซ่ึงกันและกัน ตลอดจนสงเสริมใหกระทําความดีและ 
หามปรามการกระทําความชั่ว และประการสุดทายคือความสัมพันธระหวางผูปกครองกับ
ประชาชนมิใชเปนความสัมพันธระหวางคนงานกับนายจาง แตประชาชนก็มิไดรับความอิสระ 
ในการกระทําการใดๆ ตามใจชอบ ผูปกครองมีหนาท่ีความรับผิดชอบท่ีเปนสิทธิของประชาชน
ในขณะท่ีประชาชนก็มีหนาท่ีความรับผิดชอบท่ีเปนสิทธิของผูปกครองเฉกเชนเดียวกัน  
(อบุล อะลา เมาดูดี, 2525, น. 50) 

ในงานศึกษาของคุรชีด อะหหมัด (2541, น. 207-208) ไดอธิบายเอาไวถึงลักษณะ
พ้ืนฐานของรัฐอิสลามท่ีสามารถอนุมานไดจากแหลงท่ีมาจากอัลกุรอาน ดังนี้คือ ไมมีบุคคลใด 
ชนชั้นใด กลุมใดหรือแมแตประชาชนท้ังหมดในรัฐนั้นสามารถจะอางอํานาจอธิปไตยได อัลลอฮ
เพียงพระองคเดียวเทานั้นท่ีมีอํานาจอยางแทจริง สวนคนอ่ืนๆ นั้นเปนเพียงประชากรของ
พระองคเทานั้น อัลลอฮเปนผูท่ีออกกฎหมายและอํานาจหนาท่ีในการออกกฎหมายอันสมบูรณ
นั้นอยูท่ีพระองค ผูศรัทธาไมอาจตรากฎหมายข้ึนมาใชไดอยางสิ้นเชิงหรือพวกเขาสามารถแกไข
กฎหมายใดๆ ท่ีพระเจากําหนดไวได แมวาความตองการท่ีจะใหผลของการออกกฎหมายหรือ
การเปลี่ยนแปลงกฎหมายของพระเจาจะมีความเห็นพองตองกันก็ตาม และประการสุดทายคือ
ในทุกๆ ดานรัฐอิสลามจะตองสถาปนาข้ึนบนกฎหมายท่ีวางไวโดยพระเจาโดยผานศาสดาของ
พระองค รัฐบาลท่ีบริหารรัฐดังกลาวมีสิทธิไดรับการเชื่อฟงอันเนื่องมาจากประสิทธิภาพของมัน
ในฐานะหนวยงานทางการเมืองท่ีตั้งข้ึนมาเพ่ือนํากฎหมายของพระเจามาใชซ่ึงจนถึงเวลานี้ 
ก็ไดปฏิบัติดวยประสิทธิภาพอยางนั้นอยูถาหากรัฐบาลไมเอาใจใสตอกฎหมายท่ีไดมาจาก 
พระเจาแลวการบัญชาการของรัฐบาลก็จะไมเชื่อมตอกัน  



วารสารรฐัศาสตรและรัฐประศาสนศาสตร ปที่ 13 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565): 57-74 

67 

5.5 มะดีนะฮแบบอยางรัฐอิสลามท่ีแทจริง 

เม่ือศาสดามุฮัมมัดไดทําการเผยแผศาสนาอิสลามในเมืองมักกะฮ 13 ป ทานศาสดา 
ไดรับคําบัญชาจากอัลลอฮใหทําการอพยพจากเมืองมักกะฮสูเมืองมะดีนะฮ ทานศาสดา 
ไดเดินทางถึงมะดีนะฮในป ค.ศ. 622 ซ่ึงเปนหมุดหมายและการรูจักหวงยามดังกลาววา  
“การอพยพ” หรือการเริ่มตนนับปฏิทิน “ฮิจญเราะฮศักราช” ของอิสลามนั่นเอง เมืองมะดีนะฮ
หรือมีชื่อเรียกอีกชื่อหนึ่งวาเมืองยัษริบในอดีตเปนถ่ินฐานของผูคน 3 กลุมใหญ คือ ชาวอาหรับ
เผาเอาส (Aws) ชาวอาหรับเผาค็อซร็อจญ (Khazraj) และชาวยิว (Jew) ซ่ึงท้ังสามกลุมนี้ได
อาศัยอยูในมะดีนะฮมาเปนเวลาชานานมาแลวกอนการอพยพมาถึงของชาวมุสลิมจากมักกะฮ 
กอนท่ีทานศาสดามุฮัมมัดอพยพมานั้นชาวอาหรับท้ังสองเผาไดเขารับศาสนาอิสลามกัน 
เปนจํานวนมากแลวยกเวนเพียงชาวยิวท่ียังคงยึดม่ันอยูในศาสนาดั้งเดิมของพวกเขา ดังนั้น  
การมาถึงของทานศาสดามุฮัมมัดและชาวมุสลิมท้ังหลายจึงเปนขาวดีสําหรับชาวเมืองมะดีนะฮ
ท่ีตางก็เฝารอคอยเหตุการณนี้อยูอยางใจจดใจจอ เม่ือมาถึงยังเมืองมะดีนะฮ ทานศาสดาและ
บรรดาชาวมุสลิมท้ังหลายก็ไดรับการตอนรับจากชาวเมืองเปนอยางดี (อิมรอน มะลูลีม, 2536, 
น. 111-112) 

ในการอยูรวมกันของประชาชนแหงมะดีนะฮนั้น ทานศาสดามุฮัมมัดพยายามใหทุกคน
เลิกยึดถือเผาของตนเองเปนใหญ ทานศาสดาพยายามรวมผูคนท่ีอาศัยอยูในมะดีนะฮ 
เขาเปนกลุมกอนเดียวกัน โดยเรียกชาวยัษริบหรือชาวมะดีนะฮท่ีใหความชวยเหลือวาอันศอร 
ซ่ึงหมายถึงผูชวยเหลือชาวมุสลิมท่ีอพยพมาจากมักกะฮ ใหเรียกมุสลิมท่ีอพยพวาชาวมุฮาญิรีน 
เพ่ือเปนการท่ีจะสรางความสัมพันธระหวางกันใหมีความสนิทสนมใกลชิดกันมากข้ึน ซ่ึงเราจะ
เห็นไดจากการจัดพ่ีนองมุสลิมเปนคูๆ ของศาสดาตอชาวอันศอรและมุฮาญิรีนเนื่องจากมุสลิม 
ผูอพยพยังขาดเครื่องยังชีพ ทานจึงไดวางขอกําหนดสําหรับชาวอันศอร เพ่ือท่ีจะชวยเหลือ 
คนเหลานี้ ทานศาสดาจึงไดแกปญหาโดยการริเริ่มใหมีความเปนพ่ีนองกันระหวางชาวอันศอร
และมุฮาญิรีน (ซะกะรียา บาชีร, 2540, น. 65-67)  

ทานศาสดามุฮัมมัดไดสรางความสัมพันธระหวางชาวอันศอรและมุฮาญิรีนใหเกิด 
ความรักตอกันและความเปนพ่ีนองกันในหมูมุสลิม อันเปนพ้ืนฐานท่ีถาวรสําหรับองคกรทาง
สังคมในอิสลามนั้นไดรับการยืนยันจากคําสั่งและการชี้นําจากอัลกุรอานเองซ่ึงมีความเปน 
นิรันดรวา “แทจริงบรรดาผูศรัทธานั้นเปนพ่ีนองกัน ดังนั้น เจาจงไกลเกลี่ยประนีประนอมกัน
ระหวางพ่ีนองสองฝายของพวกเจา”(อัลฮุุร็อต: 10) (สมาคมนักเรียนเกาอาหรับ ประเทศไทย, 
2542, น. 1950) ทานศาสดาจึงไดทราบความรูสึกถึงความเปนพ่ีนองกันของคนเหลานั้น  
โดยยึดถือบทบัญญัติอิสลามท่ีทานไดรับมาจากพระผูเปนเจา ทานศาสดารูวารัฐอิสลาม 
ไมสามารถท่ีจะยิ่งใหญและมีรากฐานท่ีม่ันคงไมไดหากปราศจากการสนับสนุนอยางจริงจังจาก



การสถาปนารัฐอิสลามมะดีนะฮของศาสดามุฮัมมัด • สามารถ ทองเฝอ 

68 

ผูคนทุกฝาย (สามารถ ทองเฝอ, 2562, น. 44) ซ่ึงในมุมมองของฮะมีดุลลอฮ (Hamidullah, 
2007, p. 17) นั้นไดใหทรรศนะเอาไววารัฐอิสลามท่ีได ถูกสถาปนาข้ึนอยางสมบูรณจน
ครอบคลุมวิถีชีวิตของผูคนนั้นไดปรากฏใหเห็นไดเฉพาะในสมัยของทานศาสดามุฮัมมัด 
และบรรดาเคาะลีฟะฮผูทรงธรรมท้ังสี่ ท่ีสืบทอดตอมาหลังจากศาสดาเสียชีวิตแลวเทานั้น 
นอกจากนี้ งานศึกษาของอิมรอน มะลูลีม (2536, น. 153-154) ไดอธิบายวาทานศาสดาไดให
ความสําคัญในการสถาปนารัฐแหงอิสลามดังนี้ คือ ใหทุกคนปฏิบัติตามบทบัญญัติอิสลาม 
ในการดําเนินชีวิตทุกดาน การสถาปนาอํานาจการปกครองข้ึนมาเพ่ือดํารงไวซ่ึงความสงบ
เรียบรอยและความม่ันคงของรัฐ สรางกองทัพท่ีมีความสามารถในการปกปองความม่ันคงของรัฐ
จากการรุกราน มีแหลงรายไดของรัฐอยางพอเพียง ประชาชนมีความจงรักภักดีและจัดใหมี 
เขตการปกครองท่ีม่ันคง 

5.6 รัฐธรรมนูญแหงมะดีนะฮ  

เนื่องจากรัฐอิสลามมะดีนะฮในขณะนั้นยังเปนรัฐท่ีเพ่ิงเกิดข้ึนใหมและยังไมมีกลไก 
ทางสังคมและการบริหารท่ีสลับซับซอน ดังนั้น อํานาจการปกครองจึงมาจากทานศาสดาเสีย
เปนสวนใหญซ่ึงเปนทางนําท่ีมาจากอัลลอฮ แตอยางไรก็ตาม ศาสดามุฮัมมัดก็ไมไดละเลย 
ในการรับฟงขอเสนอแนะจากบรรดาสาวกของทาน ซ่ึงจะเห็นไดวาความคิดเห็นของทานเหลานี้
นั้นสอดคลองกับสิ่งท่ีอัลลอฮทรงประสงค ดังกรณีของทานอุมัรในเรื่องของการคลุมฮิญาบ 
ของสตรีมุสลิม เปนตน การท่ีจะสรางความปรองดองและมีสันติตอศาสนาอ่ืนๆ นั้นเปนสิ่งท่ี
จําเปนในเม่ือมีผูคนหลากหลายเผาพันธุท่ีรวมตัวและอาศัยอยูรวมกัน ยอมท่ีจะเกิดปญหา 
เรื่องประเพณี ความเชื่อและศาสนาท่ีตางกันเสมอ และเพ่ือเปนการขจัดรากเหงาของปญหา 
ท้ังมวล ทานศาสดามุฮัมมัดจึงไดรางระเบียบข้ึนมาใหมเรียกวารัฐธรรมนูญแหงมะดีนะฮ  
(หุซัยนฺ ฮัยกัล, 2537, น. 184-189) ซ่ึงรัฐธรรมนูญฉบับนี้มีไวเพ่ือควบคุมกฎเกณฑ กติกา  
ใหทุกอยางดําเนินไปดวยความเรียบรอยและใหประชาชนทุกกลุม ลมเลิกการอาฆาตพยาบาท
กันระหวางเผาพันธุใหหมดสิ้นและเพ่ือใหสิทธิตางๆ แกประชาชนทุกกลุม โดยเฉพาะชาวยิว 
ท่ีมักจะหวาดระแวงพวกมุสลิมอยูเสมอ  

ศาสดามุฮัมมัดไดทําการปกครองรัฐอิสลามมะดีนะฮโดยยึดหลักการตามสาระสําคัญ 
ในรัฐธรรมนูญนี้ซ่ึงเปนรัฐธรรมนูญฉบับแรกของโลกท่ีเขียนไวเปนลายลักษณอักษร กอนหนา
ทานศาสดาไดมีผูปกครองจํานวนมากท่ีทําการปกครองแตไมเคยมีการจัดทํารัฐธรรมนูญท่ีเขียน
เปนลายลักษณอักษรแกประชาชนของตนมากอน ศาสดามุฮัมมัดเปนบุคคลแรกท่ีเล็งเห็น 
ถึงความสําคัญของความรวมมือและการใหความสําคัญตอประชาชนในการปกครองรัฐและ 



วารสารรฐัศาสตรและรัฐประศาสนศาสตร ปที่ 13 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565): 57-74 

69 

การรักษาสัญญานี้ยังแสดงใหเห็นดวยวาศาสดามุฮัมมัดไมไดเปนเพียงแคนักการศาสนาเพียง
เทานั้นแตยังถือไดวาเปนรัฐบุรุษและนักปกครองท่ีดีอีกดวย (อิมรอน มะลูลีม, 2536, น. 155)  

อยางไรก็ตาม รัฐธรรมนูญหรือสนธิสัญญาดังกลาวนี้ในภาษาอาหรับท่ีนักวิชาการมุสลิม
บางทานอยางซะกะรียา บะชีรเรียกวา “เศาะฮีฟะฮ” (เอกสาร) ซ่ึงเศาะฮีฟะฮมะดีนะฮท่ีได
กลาวนี้นั้นไดปูพ้ืนฐานใหกับสังคมใหมและรัฐท่ีมีพ้ืนฐานทางกฎหมายท่ีม่ันคง ถือไดวาเปน
ความกาวหนาอันยิ่งใหญสําหรับมนุษยชาติ ซ่ึงชนกลุมนอยโดยเฉพาะชาวยิวไดรับการพิจารณา
วาเปนพลเมืองเต็มข้ันในรัฐอิสลามของทานศาสดามุฮัมมัดก็วาได กลาวคือพวกเขาจะไดรับ
เสรีภาพอยางสมบูรณทางศาสนา การบริหารทางการศาลของพวกเขาเองนอกเสียจากวา 
พวกเขาจะพาดพิงถึงกรณีใดๆ ตอทานศาสดาเม่ือกรณีนั้นๆ จะตองถูกตัดสินดวยกฎหมาย
อิสลาม และมีอิสรภาพในทางการเงินอยางเต็มท่ี อยางไรก็ตาม ภายใตขอตกลง พวกเขาถูก
เรียกรองใหชวยเหลือ ตอสูเคียงบาเคียงไหลกับชาวมุสลิม นอกจากนี้ ชาวยิวท่ีรวมลงนาม 
ทําสัญญาในเอกสารฉบับนี้ไดรับรองใหเปนพลเมืองโดยสมบูรณ (ซะกะรียา บะชีร, 2540,  
น. 85-89) ดังนั้น จึงกลาวไดวาไมมีเครื่องหมายแหงความแตกตางระหวางประชาชนชั้นแรก
หรือชั้นท่ีสองใหเห็น อีกท้ังในเอกสารนี้ยังไดประกาศวาชาวยิวท่ีไดทําสัญญาขอตกลงจะมีสิทธิ
และมีพันธะเทาเทียมกับชาวมุสลิม และมีสิทธิท่ีจะไดรับความชวยเหลือและการสนับสนุน 
จากชาวมุสลิมหากวาพวกเขายืนกรานถึงความจําเปนนั้น และจะไมชวยเหลือศัตรูของชาวยิว 
การพิพาท การไมลงรอยกันในเรื่องใหญๆ หรือความขัดแยงกันในเรื่องใหญๆ จะตองนําสู 
ทานศาสดา แมวาการทะเลาะกันเล็กๆ นอยๆ จะแกไขกันไดในทองถ่ินตามท่ีไดกลาวมาแลว 

เอกสารเศาะฮีฟะฮหรือรัฐธรรมนูญมะดีนะฮ เปนเอกสารท่ีระบุถึงพหุสังคม เปนสังคม
ของคนหลายเผาพันธุและสังคมท่ีมีหลายวัฒนธรรมอันประกอบดวยชุมชนสองชุมชนท่ีมีศาสนา
ตางกันนั้นคือชาวมุสลิมและชาวยิว ดังนั้น เอกสารเศาะฮีฟะฮจึงนําเสนอหลักการพ้ืนฐานท่ีเปน
หนาท่ีของพลเมืองและการเมืองใหแกรัฐบาลของรัฐอิสลามมะดีนะฮมากกวาเรื่องศาสนา 
ศาสดามุฮัมมัดไดรับการยอมรับในฐานะของผูปกครองจากผูท่ีมิไดเปนมุสลิมและจากพลเมือง
มุสลิมในมะดีนะฮ สังคมและรัฐของชาวมะดีนะฮไดถูกประกาศวาเปนหนึ่งเดียว เปนการรวม
ผูคนเขาไวดวยกันบนพ้ืนฐานของการลงสัตยาบันและการนําเอกสารนี้มาใช ดังนั้น สันติภาพ
แหงรัฐมะดีนะฮไดประกาศข้ึนเปนหนึ่งเดียวและไมอาจแบงแยกได ประชาชนทุกคนในรัฐนี้
จะตองสรางสันติภาพและทําสงครามซ่ึงเปนไปในทํานองเดียวกันกับรัฐ อยางไรก็ตาม บุคคล 
ท่ีเปนมุสลิมจะตองใหการคุมครองตอทุกๆ คนท่ีมิไดมีความผิดจากการกออาชญากรรมหรือมิได
รับความยุติธรรม ชาวมุสลิมทุกคนจะตองใหเกียรติตอการคุมครองนี้ 

จากท่ีกลาวมาขางตนจะเห็นไดวาเอกสารเศาะฮีฟะฮหรือรัฐธรรมนูญแหงมะดีนะฮนี้นั้น
มีความสําคัญเปนอยางมากสําหรับหลักการอันสูงสงนี้ มีมนุษยธรรมและความยุติธรรม 



การสถาปนารัฐอิสลามมะดีนะฮของศาสดามุฮัมมัด • สามารถ ทองเฝอ 

70 

ซ่ึงสัมพันธกับการออกกฎหมายท่ีเก่ียวกับกลุมท่ีมีศาสนาและชาติพันธุท่ีตางกันซ่ึงอาศัยอยู 
ในรัฐอิสลามมะดีนะฮ มีการใหสิทธิมนุษยชนพ้ืนฐานในแบบท่ีไมเคยมีมากอนในประวัติศาสตร 
คนทุกคนไมวาจะเปนมุสลิมหรือยิวจะไดรับอิสรภาพในการเคารพภักดีและเสรีภาพท่ีจะอยู
อาศัยและทํางาน ดวยความสงบและมีเกียรติ ไดรับคาเลี้ยงชีพและทรัพยสินและสิทธิของเขา 
ท่ีจะไดรับการดูแลดวยความเสมอภาคและยุติธรรมก็ไดถูกสรางข้ึนอยางม่ันคง เพ่ือท่ีจะทําให
ความคิดในเรื่องความเทาเทียมกันของประชาชนท่ีอาศัยอยูในมะดีนะฮไมวาจะนับถือศาสนาใด
ก็ตามมีความเขมแข็งข้ึน ชาวยิวแหงนครมะดีนะฮไดผูกมัดอยูกับขอกําหนดของเอกสารเศาะฮี
ฟะฮอยางเปนทางการ เพ่ือมีสวนรวมในการปกปองนครมะดีนะฮ หากวามันถูกศัตรูภายนอก
รุกราน พวกเขาตกลงท่ีจะทําท้ังสองอยางคือเขารวมในการตอสูจริงๆ หากวามีการตอสูและ
ชวยเหลือคาใชจายในการตอสูดังกลาว สวนในดานของการวางกรอบหรือกฎระเบียบของสังคม 

นอกเหนือจากบทบัญญัติแหงอัลกุรอานและแนวทางจริยวัตร (ซุนนะฮ) ของศาสดา
มุฮัมมัดแลว ยังไดมีการวางกฎระเบียบขอตกลงภายใตรัฐธรรมนูญในการอยูรวมกันในสังคม
ระหวางกลุมคนท่ีมาจากพ้ืนฐานตางกัน ไมวาจะเปนดานเชื้อชาติ ภาษา ความเชื่อศรัทธา เชน 
สนธิสัญญาท่ีทําไวกับชาวยิวเผาตางๆ ในมะดีนะฮ สนธิสัญญาฮุดัยบียะฮท่ีทํากับชาวมุชริกีน  
(ผูต้ังภาคีหรือผูท่ียอมรับอัลลอฮควบคูกับสิ่งศักดิ์สิทธิ์อ่ืนรวมกัน ซ่ึงชาวมุชริกีนสวนใหญเปน
ปฏิปกษตออิสลาม) มักกะฮ เปนตน ซ่ึงสอดคลองกับงานศึกษาของ Bowering (2013, p. 372) 
ท่ีไดอธิบายเอาไวอยางนาสนใจวารัฐธรรมนูญแหงมะดีนะฮนี้คือเอกสารทางประวัติศาสตร 
ชิ้นสําคัญของทานศาสดามุฮัมมัดซ่ึงเปนเอกสารทางการปกครองชิ้นแรกของทานศาสดา 
ท่ีใชในการปกครอง เอกสารชิ้นนี้กลายเปนสวนหนึ่งท่ีเก่ียวของกับอัตชีวประวัติของทานศาสดา
มุฮัมมัด เอกสารชิ้นดังกลาวนี้ไดรับการเขียนข้ึนในชวงแรกของการอพยพของทานศาสดาไปยัง
มะดีนะฮ ไดกลายเปนปฐมบทของการปกครองท่ีเชื่อมรอยสังคมพหุวัฒนธรรมใหเปนหนึ่งเดียว 
เพ่ือผลประโยชนสูงสุดของประชาชนในรัฐแหงนี้ โดยเฉพาะการพูดถึงสิทธิของประชาชน 
กลุมตางๆ ในการอยูรวมกันของผูคนท่ีหลากหลายและมิใชแตเพียงผูศรัทธาเทานั้น การมี
ความสัมพันธตอศาสนาอ่ืนยอมเปนสิ่งจําเปนท่ีประชาชนทุกคนจะตองเปดใจใหกวาง และในรัฐ
อิสลามมะดีนะฮนั้นมีหลายชนเผาดั้งเดิมโดยเฉพาะชาวยิว คนหลายเผาพันธุท่ีรวมตัวกันและ
อาศัยอยูดวยกันยอมท่ีจะเกิดปญหาเรื่องประเพณีความเชื่อและศาสนาท่ีตางกันเสมอ และเพ่ือ
เปนการขจัดรากเหงาของปญหาท้ังมวล ศาสดามุฮัมมัดจึงไดยกรางระเบียบสังคมแหงมะดีนะฮ
ข้ึนมาใหมเรียกวา “รัฐธรรมนูญแหงมะดีนะฮ” ซ่ึงรัฐธรรมนูญฉบับนี้มีไวเพ่ือกําหนดกฎเกณฑ 
กติกาท่ีจะใหทุกอยางดําเนินไปดวยความเรียบรอยและใหประชาชนทุกหมูเหลาลมเลิก 
การอาฆาตพยาบาทระหวางเผาพันธุใหหมดสิ้นและเพ่ือใหสิทธิตางๆ แกประชาชนทุกกลุม
นั้นเอง  



วารสารรฐัศาสตรและรัฐประศาสนศาสตร ปที่ 13 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565): 57-74 

71 

6. สรุปผลการวิจัยและอภิปรายผล 

จากการศึกษาเราสามารถสรุปไดดังนี้คือศาสดามุฮัมมัดและสาวกผูติดตามของทาน 
เกิดมาในบริบทสังคมท่ีมีความอบอุน ไมไดเห็นสภาพสังคมท่ีมีความรุนแรง เปนสังคมท่ีมี 
ดุลยภาพ ชาวอาหรับสมัยนั้นแมจะอยูในยุคมืด (ญาฮิลียะฮ) แตชาวอาหรับก็ไมใสรายกัน 
ศาสดามุฮัมมัดและสาวกเพ่ิงจะเผชิญกับสังคมท่ีไมมีความยุติธรรมภายหลังจากการมาถึงของ
ศาสนาอิสลามแลว เม่ือทานศาสดาเลือกใชขันติธรรมและการใหอภัยตลอดระยะเวลา 13 ป 
ท่ีอาศัยอยูในมักกะฮทานจึงเลือกการหลีกทางนั้นคือการอพยพ (ฮิจญเราะฮ) และมุงไปสูสังคม
เมืองมะดีนะฮท่ีมีความเอ้ืออารี การพบเจอกับสภาพสังคมท่ีมะดีนะฮทําใหศาสดากลับมา 
มีความอบอุนอีกครั้ง เม่ือทานศาสดาสถาปนาตัวเองในเมืองมะดีนะฮแลว เวลาท่ีมีผูยกทัพมา
แมจะมีจํานวนมากกวาแตทานศาสดาก็สามารถเอาชนะไดท้ังหมด สมัยของทานศาสดา 
มีทูตเดินทางมาเจริญสัมพันธไมตรี ท้ังชาวคริสเตียนและชาวยิว ชวงวาระสุดทายกอนทาน
ศาสดาเสียชีวิต รัฐอิสลามของทานมีเสถียรภาพและมีความม่ันคงเปนอยางมาก  

จากการศึกษาวิจัยในครั้งนี้ ผูวิจัยขอสรุปและอภิปรายผลการศึกษาตามวัตถุประสงค 
ท่ีไดวางไว คือจากการศึกษาแนวคิดอุดมการณทางการเมืองวาดวยรัฐอิสลามของทานศาสดา 
รัฐอิสลามของทานศาสดาไดสถาปนาข้ึนมาดวยเหตุผลเพ่ือท่ีจะปกครองประชาชาติของทานให
อยูในแนวทางของศาสนาอิสลาม โดยมีการปกครองโดยการใชหลักการของชะรีอะฮ ยึดคําสอน
จากอัลกุรอานเปนแนวทางในการปกครอง โดยไมไดบังคับวาผูคนภายในรัฐนั้นทุกคนตองนับถือ
ศาสนาอิสลามเทานั้น ศาสดาปกครองอยางเปนธรรมไมวาจะเปนคนมุสลิมเองหรือท่ีไมใชมุสลิม 
และศาสดาไมไดมีการบังคับใหผูคนท่ีตางความเชื่อตางศาสนาเหลานั้นเขารับอิสลาม แตศาสดา
มุฮัมมัดจะเผยแพรศาสนาโดยอยางสันติวิธีกับบรรดาคนเหลานั้น สําหรับศาสนาอิสลามแลวนั้น
การท่ีจะสถาปนารัฐอิสลามท่ีบริสุทธิ์นั้นอิสลามไมไดพิจารณาเพียงแคเปาหมายเพียงอยางเดียว 
หากแตพิจารณาถึงวิธีการในการไดมาซ่ึงรัฐอิสลามนั้นดวย ซ่ึงถือวาเปนสิ่งท่ีมีความสําคัญ 
เปนอยางมาก หากระหวางทางในการสถาปนารัฐอิสลามนั้นมีแตสิ่งท่ีขัดขวางกับอิสลาม  
ทําในสิ่งท่ีอิสลามไดหามปรามไว เปาหมายก็ไมไดสําคัญอะไร การสถาปนารัฐอิสลามของศาสดา
มุฮัมมัดไดใชวิธีการท่ีสันติ ไมไดมีการขมขู ฆาฟนผูคน เพ่ือใหเกิดความหวาดกลัว และการ 
เขารับอิสลามดวยเหตุนั้นดังท่ี อณัส อมาตยกุล (อดีตอาจารยคณะสังคมศาสตรและ
มนุษยศาสตร มหาวิทยาลัยมหิดล, การสื่อสารสวนบุคคล, 12 กุมภาพันธ 2563) ไดกลาววา 
“การจัดตั้งรัฐอิสลามท่ีบริสุทธิ์ไดนั้นไมไดดูเฉพาะท่ีเปาหมายสุดทายเพียงอยางเดียว เราตอง
ศึกษาวิธีการการไดมาของรัฐอิสลามนั้นๆ ดวยวาวิธีการท่ีใชนั้นถูกตองตามหลักการอิสลาม
หรือไม” 



การสถาปนารัฐอิสลามมะดีนะฮของศาสดามุฮัมมัด • สามารถ ทองเฝอ 

72 

นอกจากนี้ จากการศึกษาแนวคิดการสราง “รัฐอิสลาม” ของทานศาสดาจะพบวา
แนวคิดอุดมการณนี้ไดกลาวถึงการสรางรัฐอิสลามโดยใชหลักชะรีอะฮ บทบัญญัติในอัลกุรอาน
ในการสถาปนารัฐและการปกครองประชาชนภายในรัฐ จะเห็นไดวารัฐอิสลามของทานศาสดา
นั้นไมไดปกครองแคมุสลิมเพียงอยางเดียวแตมีคนตางศาสนิกรวมอยูดวย ศาสดาไดปกครอง 
รัฐของทานอยางเปนธรรม อณัส อมาตยกุล (อดีตอาจารยคณะสังคมศาสตรและมนุษยศาสตร 
มหาวิทยาลัยมหิดล , การสื่อสารสวนบุคคล , 12 กุมภาพันธ 2563) ไดอธิบายเอาไววา  
“การจัดตั้ งรัฐอิสลามในสมัยของทานศาสดามุฮัมมัดใชวิธีการสันติวิธี  และใชวิธีการ
ประนีประนอม” ซ่ึงสอดคลองกับคําอธิบายของจรัญ มะลูลีม (ศาสตราจารยคณะรัฐศาสตร 
มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร, การสื่อสารสวนบุคคล, 11 กุมภาพันธ 2563) และศราวุฒิ อารีย 
(ผูอํานวยการศูนยมุสลิมศึกษา สถาบันเอเชียศึกษา จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย, การสื่อสารสวน
บุคคล, 11 กุมภาพันธ 2563) แสดงความเห็นวา “ศาสดามีทาทีประนีประนอม ยอมรับกลุม
อ่ืนๆ ได” สอดคลองกับความคิดเห็นของกลุมนักวิชาการดานอิสลามศึกษาและมลายูศึกษา เชน 
อับดุลรอนิง สือแต, อุสมาน ยุนุ, และไฟซอล หะยีอาวัง (อาจารยมหาวิทยาลัยสงขลานครินทร 
วิทยาเขตปตตานี, การสื่อสารสวนบุคคล, 18 กุมภาพันธ 2563) ไดอธิบายวา “อุดมการณ 
ในการจัดตั้งรัฐอิสลามของทานศาสดานั้นมีเหตุผลเพ่ือท่ีจะสรางรัฐใหมีความม่ันคงใหแก
ประชาชนโดยยึดหลักการจากอัลกุรอานในการสรางรัฐท่ีบริสุทธิ์” ในขณะท่ีคําอธิบายของ
อาทิตย ทองอินทร (ผูชวยศาสตราจารยสาขารัฐศาสตร มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช,  
การสื่อสารสวนบุคคล, 12 กุมภาพันธ 2563) ท่ีกลาววา “กระบวนการท่ีจะนําไปสูรัฐอิสลาม
ตองมาดวยหนทางสันติ และการปกครองในแบบอิสลาม เปาหมายจริงๆ ไมไดเพียงแคมุงหมาย
แคมีดินแดนหรืออาณาเขตท่ีแนนอนชัดเจนแตมองไปถึงการบริหารจัดการทรัพยากรมนุษย 
ใหอยูในหลักการศาสนาอีกดวย”  

 
7. ขอเสนอแนะการนําผลวิจัยไปปรับใช 

จากขอสรุปของผลการศึกษาและอภิปรายผลการวิจัยในครั้งนี้ดังท่ีกลาวมาขางตน 
ผูวิจัยจึงขอนําเสนอขอเสนอแนะตอผูท่ีเก่ียวของในประเด็นสําคัญกับการศึกษาในครั้งนี้ เพ่ือ
ประโยชนในการนําไปใชตอไป ดังนี้คือ องคกรดานวิชาการศาสนาและองคกรมุสลิม ในประเทศ
ไทยควรท่ีจะตองทําการศึกษาและสรางความเขาใจใหกับคนไทยท่ัวไป ตลอดจนเปดโอกาส 
ใหเกิดการเรียนรู ถกเถียงทางความคิดกับภาคสวนอ่ืนๆ ในสังคมตอประเด็นของอิสลามใหมี
ความเขาใจ มีการเผยแพรขอมูลท่ีถูกตองของการเกิดข้ึนของรัฐอิสลามท่ีสามารถอยูรวมกันได
อยางเอ้ืออารี ไมมีอคติและหวาดระแวง ไมมีการแบงแยก ซ่ึงตามท่ีประวัติศาสตรการเมืองของ



วารสารรฐัศาสตรและรัฐประศาสนศาสตร ปที่ 13 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2565): 57-74 

73 

การสถาปนารัฐอิสลามในสมัยของทานศาสดานั้นจะเห็นไดวามีความแตกตางไปจากขบวนการ
รัฐอิสลามไอเอสหรือกลุมขบวนการเคลื่อนไหวอิสลามอ่ืนๆ นอกจากนี้ สังคมไทยควรท่ีจะตอง
เปดใจใหกวางเพ่ือท่ีจะเรียนรูและรับรูถึงขอเท็จจริงวาแนวคิดการสรางรัฐอิสลามท่ีแทจริง 
ตามหลักการอิสลามหรือตามแบบฉบับทานศาสดามุฮัมมัดแหงศาสนาอิสลามนั้นเปนอยางไร 
เพ่ือการอยูรวมกันอยางเขาใจกันซ่ึงจะนําไปสูสังคมสันติสุขตอไป 

 
 

เอกสารอางอิง 
 

ภาษาไทย 
คุรชีด อะหหมัด. (2541). อิสลาม: ความหมายและคําสอน [ Islam: It’s Meaning and 

Message] (จรัญ มะลูลีม, ผูแปล). กรุงเทพฯ: อิสลามิคอะเคเดมี. 
จรัญ มะลูลีม. (2557). รัฐอิสลามในอิรักและซีเรีย. จุลสารความม่ันคงศึกษา, 149, 1-41. 
ซะกะรียา บะชีร. (2540). ตะวันข้ึนท่ีมะดีนะฮุ [Sunshine at Madinah] (จรัญ มะลูลีม,  

ผูแปล). กรุงเทพฯ: อิสลามิคอะเคเดมี. 
มัสลัน มาหามะ. (2551). อิสลามวิถีแหงชีวิต. สงขลา: สถาบันวิจัยระบบสุขภาพภาคใต

มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร. 
ศอลิห หุสัยน อัลอายิด. (2548). สิทธิของชนตางศาสนิกในประเทศอิสลาม [The Right of 

Non-Muslims in the Islamic State] (อุษมาน อิดรีส, ผูแปล). ปตตานี: วิทยาลัย
อิสลามยะลา. 

สมาคมนักเรียนเกาอาหรับประเทศไทย. (2542). พระมหาคัมภีรอัลกุรอานพรอมความหมาย
ภาษาไทย . อัลมะดีนะฮ อัลมุเนาวะเราะฮ : ศูนยกษัตริย  ฟะฮัด เพ่ือการพิมพ 
อัลกุรอาน. 

สามารถ ทองเฝอ. (2562). อิสลามกับการเมือง. ปตตานี: ปาตานี ฟอรั่ม. 
หุซัยนฺ ฮัยกัล. (2537). ศาสดามุฮัมมัด มหาบุรุษแหงอิสลาม ภาค 1 [Life of Muhammad]  

(กิติมา อมรทัต, อุน หม่ันทวี, และจรัญ มะลูลีม, ผูแปล). กรุงเทพฯ: อิสลามิค 
อะเคเดมี. 

อบุล อะลา เมาดูดี. (2525). ระบอบชีวิตอิสลาม [Islamic way of Life] (บรรจง บินกาซัน,  
ผูแปล). กรุงเทพฯ: ชมรมนักศึกษามุสลิม มหาวิทยาลัยรามคําแหง.  

อิมรอน มะลูลีม. (2536). มุฮัมมัดศาสดาแหงอิสลาม. กรุงเทพฯ: อิสลามิคอะเคเดมี. 

  



การสถาปนารัฐอิสลามมะดีนะฮของศาสดามุฮัมมัด • สามารถ ทองเฝอ 

74 

ภาษาอังกฤษ 
Bowering, G. (2013). The Princeton Encyclopedia of Islamic Political Thought. New 

Jersey: Princeton University Press. 
Hamidullah, M. (2007). The Prophet’s Establishing A State and His Succession. 

New Delhi: Adam Publishers and Distributors. 


