
สงขลานครินทร ์|ฉบับสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ 

159

ปีที่ 25 

ฉบับที่ 1

ม.ค.     

-  

เม.ย.

2562

No Questions for Makhandiya : An Analysis of 
the Concept of Justice through “Silence” of 

Monks in the Stories  of “Withuthabha” and 
“Samawati”  in Dhamapada commentary.

 
Assistant Professor Channarong Boonnoon, 

Ph. D. อกัษรศาสตรดุษฏบัีณฑิต (ปรชัญา),  

Chulalongkorn University

Email: natyabhava@yahoo.com 

Abstract
This article is a study about the concept of justice 

in Buddhism through an analysis of the tales of 
Withuthabha and Samawati in Dhammapada 
Commentary. A focus is on main characters in the 
stories. An analytical framework is based on the 
concept of poetic justice. I would like to offer three 
analyses on (1) the justice rendered to the main 
characters in the stories of  Withuthabha and Samawati 
i .e.  Makhandiya, and Wasabhakhattiya and 
Withuthabha; (2) the concept of social justice 
presented through the "silence" of the monks in these 
two stories; and (3) the attitude of Theravada 
Buddhism toward social justice as shown through the 
rendering of justice to the main characters by the 



สงขลานครินทร ์|ฉบับสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ 

161

ปีที่ 25 

ฉบับที่ 1

ม.ค.     

-  

เม.ย.

2562

ไม่มคี�ำถามส�ำหรับมาคนัทยิา : พนิจิความเป็นธรรม:...| ชาญณรงค์ บญุหนนุ

160

Vol. 25

No. 1

Jan.

-  

Apr.

2019

ไม่มีค�ำถามส�ำหรับมาคันทิยา : พินิจ 
ความเป็นธรรมผ่านความเงียบของเหล่าภิกษุ 

ในอรรถกถาธรรมบทเรื่อง “วิฑูฑภะ”  
และ “สามาวดี”

 
ชาญณรงค์ บุญหนุน 

อักษรศาสตรดุษฏีบัณฑิต (ปรัชญา) 
จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย 

Email: natyabhava@yahoo.com 

บทคัดย่อ

บทความนีเ้ป็นการศึกษาเก่ียวกบัความเป็นธรรม
ตามแนวคิดของพทุธศาสนา ผ่านการวเิคราะห์ “อรรถกถา
ธรรมบท” เรือ่ง “วฑิฑูภะ” และ “สามาวดี” เน้นเฉพาะตวั
ละครหลกัในเรือ่งดังกล่าว โดยอาศยัแนวคิดเรือ่งความ
เป็นธรรมเชงิวรรณศลิป์เป็นกรอบในการวเิคราะห์ ผูเ้ขยีน
จะเสนอการวเิคราะห์ใน 3 ประเด็นคือ  (1) การมอบความ
เป็นธรรมให้แก่ตวัละครหลกัในอรรถกถาธรรมบทเรือ่ง 
“วฑิฑูภะ” และ “สามาวดี” โดยเน้นเฉพาะเรือ่งราวของมา
คันทยิา วาสภขตัตยิาและวฑิฑูภะ (2) แนวคดิเรือ่งความ

commentary author, Buddhaghosa, and the Buddha’s 
action in the stories.

Keywords: 



สงขลานครินทร ์|ฉบับสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ 

163

ปีที่ 25 

ฉบับที่ 1

ม.ค.     

-  

เม.ย.

2562

ไม่มคี�ำถามส�ำหรับมาคนัทยิา : พนิจิความเป็นธรรม:...| ชาญณรงค์ บญุหนนุ

162

Vol. 25

No. 1

Jan.

-  

Apr.

2019

เป็นธรรมเชงิสังคมทีถ่กูน�ำเสนอผ่าน “ความเงยีบ” ของ
เหล่าภกิษใุนอรรถกถาธรรมบทสองเรือ่งนัน้ (3) ท่าทีต่อ
ความเป็นธรรมทางสงัคมของพทุธศาสนาเถรวาททีแ่สดง
ผ่านการแยกจ่ายความเป็นธรรมของผูป้ระพนัธ์ (พระพทุธ
โฆษาจารย์) และจรยิาวตัรของพระพทุธเจ้าทีป่รากฏใน
อรรถกถาธรรมบทเรือ่งดังกล่าว

ค�ำส�ำคญั:

บทน�ำ

1.ความน�ำ: ความเป็นธรรมในคัมภีร์พุทธศาสนา 

ในทัศนะของพุทธศาสนาเถรวาทที่ศึกษาได้จากการตีความค�ำสอนใน

พระไตรปิฎก ความเป็นธรรมมี 2 ระดับ คือ 

1. ความเป็นธรรมในระดับสากล (Universal justice) เรยีกอีกอย่างหนึง่

ว่า “ความยตุธิรรมทางศีลธรรม” (Moral justice) หรอื ความยตุธิรรมตามกฎ

ธรรมชาติ (Justice in accordance with natural law) ความเป็นธรรมชนิดนี้ 

วางอยูบ่นมโนทัศน์เรือ่งกฎแห่งกรรมและค�ำสอนเรือ่งการเกิดใหม่ การอ�ำนวย

ความยตุธรรมตามกฎดังกล่าวนีไ้ม่อาจอธบิายให้เหน็ได้ชดัเจนด้วยแนวคิด

แบบประจักษนิยม

2. ความเป็นธรรมทางสงัคม (Social justice) หมายถงึ ความเทีย่งธรรม 

(Fairness) ในด้านต่าง ๆ  ที่เป็นผลประโยชน์ต่อการด�ำรงชีวิตในสังคม การ 

กระจายรายได้หรอืสวสัดิการทางสังคม ซึง่ไม่ได้หมายถงึเฉพาะผลประโยชน์

ทางวัตถุเท่านั้น หากยังหมายถึงโอกาสในการพัฒนาชีวิตตามเป้าหมาย

ที่เชื่อว่าเป็นสิ่งท่ีดีท่ีสุดส�ำหรับปัจเจกบุคคลด้วย ความเป็นธรรมตามนัยนี้

พจิารณาจากแนวคิดทางสงัคมการเมอืงของพทุธศาสนาและแนวปฏบิตัขิอง

พระสงฆ์ท่ีพระพทุธเจ้าทรงบญัญตัไิว้ในพระวนิยั จงึเป็นมโนทศัน์ความเป็น

ธรรมทีอ่งิอยูกั่บชวีติทางสงัคมและรฐัซึง่มหีน้าท่ีอ�ำนวยความเป็นธรรมทาง

สังคมแก่พลเมืองของตน

ความเป็นธรรมตามที่กล่าวมานี้เป็นการศึกษาผ่านหลักค�ำสอนและ

พระวินัยบัญญัติตามท่ีปรากฏในพระไตรปิฎกและอรรถกถา วิเคราะห์จาก

ตัวเนื้อหาค�ำสอนโดยตรง แต่ยังมีวิธีการท�ำความเข้าใจความเป็นธรรมอีก

แบบหนึง่ทีไ่ม่ได้อาศยัการตคีวามจากบทบญัญตัหิรอืค�ำสอน หากแต่ศกึษา

จากการตีความจาก “เรื่องเล่า” และ“วรรณกรรม” ที่นักประพันธ์หรือกวีแต่ง

ขึ้น ดังที่มาธา นุสเบาว์ม (Martha Nussbaum) ที่เสนอไว้ในหนังสือ The 

Poetic Justice* ว่าเราสามารถศกึษาเรือ่งความยตุธิรรมผ่านทางวรรณกรรม

และจากมุมมองอันลึกซึ้งของผู้ประพันธ์ วรรณกรรมไม่ได้เป็นเรื่องเพ้อฝัน 



สงขลานครินทร ์|ฉบับสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ 

165

ปีที่ 25 

ฉบับที่ 1

ม.ค.     

-  

เม.ย.

2562

ไม่มคี�ำถามส�ำหรับมาคนัทยิา : พนิจิความเป็นธรรม:...| ชาญณรงค์ บญุหนนุ

164

Vol. 25

No. 1

Jan.

-  

Apr.

2019

และไร้ประโยชน์ โลกของวรรณกรรมเป็นสิง่ท่ีจนิตนาการขึน้เพือ่เป็นแบบอย่าง

ของแนวทางการด�ำรงชวีติให้แก่ผูอ่้านในโลกของความเป็นจรงิ วรรณกรรม

มส่ีวนเสรมิสร้างจติส�ำนกึทางจรยิธรรม นสุเบาว์มมองว่าการประเมนิตดัสนิ 

ผู้อื่นอย่างเป็นธรรมโดยค�ำนึงถึงศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ของบุคคลนั้นเรา

ไม่อาจยึดกฎของเหตุผลซึ่งเป็นนามธรรมเพียงอย่างเดียว แต่ต้องอาศัย

จนิตนาการเพือ่เข้าถงึความตวัตนของบคุคลนัน้1 การพจิารณาความเป็นธรรม 

ผ่านเรื่องเล่าหรือวรรณกรรมเป็นแนวทางท่ีนุสเบาว์มเห็นว่ามีประโยชน์ต่อ

บรรดาผู้พิพากษา แทนท่ีจะตัดสินลงโทษด้วยข้อกฎหมายอันเข้มงวดและ

คบัแคบ ผูพ้พิากษาควรจะเรยีนรูค้นอืน่ผ่านวรรณกรรมอนัจะช่วยกล่อมเกลา

ให้พวกเขามีหัวใจเปิดกว้างต่อรูปแบบชีวิตทางจริยธรรมของผู้คนในสังคม 

กล่าวโดยสรปุ นสุเบาว์มท�ำให้เหน็ว่า “วรรณกรรมมอบบททดลองทาง 

จนิตนาการทางศลีธรรมแก่ผูอ่้าน”2 นยิายให้ความเป็นมาของตวัละคร เหตกุารณ์

เร้าอารมณ์ การเผชญิหน้ากับทางเลอืก การตดัสินใจ ผลทัง้สุขและทุกข์” และ 

“ในเงื่อนอันแตกต่างหลากหลาย การฝึกเข้าใจชีวิตอื่นในงานวรรณกรรมจะ 

ช่วยให้เราในฐานะสมาชกิของสังคมสามารถพฒันา “คณุสมบตัปิระชาธปิไตย” 

ได้ดีขึน้ เพราะในทีสุ่ดแล้ว ผูอ่้านก�ำลงัพฒันาศักยภาพทีร่่วมรูส้กึ ร่วมเข้าใจ 

ชวีติทีแ่ตกต่างหลากหลายในสงัคมอนัน�ำไปสูก่ารกล่อมเกลาทักษะแห่งการ

เคารพชวีติอืน่3 ในหนงัสือ “ความเป็นธรรมเชงิวรรณศลิป์” สวุรรณา สถาอานนัท์ 

พูดถึง “ความเป็นธรรมเชิงวรรณศิลป์” (Poetic Justice) ใน 2 ความหมาย  

กล่าวคือ (1) การท่ีตัวบทวรรณกรรมได้ตอบแทนคนท�ำดีด้วยความสุขใน

ตอนท้ายเรื่อง หรือได้ลงโทษคนท�ำชั่วด้วยความทุกข์หรือชะตากรรมอันน่า

สมเพชในตอนจบ (2) การท่ีตวับทวรรณกรรมได้ตัง้ค�ำถามอนัท้าทายการรบัรู้ 

หรือความเข้าใจจะเต็มไปด้วยข้อจ�ำกัด มีอคติ หรือมีอุดมการณ์กดขี่ข่มเหง

ชีวิตทางสังคมของผู้คนในแง่มุมต่าง ๆ4 ในบทความนี้ ผู้เขียนจะทดลองน�ำ

แนวคิด “ความเป็นธรรมเชงิวรรณศิลป์” มาเป็นกรอบในการศกึษาความเป็น

ธรรมในทัศนะของพุทธศาสนา โดยเลือกเรื่อง “สามาวดี” และ “วิฑูฑภะ” ใน

อรรถกถาธรรมบทมาเป็นกรณีศึกษา

จุดประสงค์หลักของบทความนี้เป็นการขยายขอบเขตและแนวทาง

ศึกษา “ความเป็นธรรม” หรือ “ความยุติธรรม” ตามค�ำสอนหรือทัศนะของ

พุทธศาสนาจากท่ีเคยศึกษาไว้ในงานวิจัยท่ีกล่าวถึงแล้ว มาเป็นการศึกษา

ท�ำความเข้าใจผ่านเรื่องเล่าที่ปรากฏใน “อรรถกถาธรรมบท” เป็นหลัก (จะ

เรียกว่าเป็นการเปิดพื้นที่ใหม่ส�ำหรับการศึกษาความยุติธรรมจากมุมมอง 

ภายในของพุทธศาสนาก็คงไม่ถนัดนัก) กล่าวคือขยายจากการศึกษาที่เน้น 

ความเป็นธรรมตามหลกัค�ำสอนมาเป็นความเป็นธรรมทีป่รากฏในวรรณกรรม 

ทางพทุธศาสนา “อรรถกถาธรรมบท” หรอืท่ีภาษาบาลเีรยีกว่า “ธมมฺปทฏฺฐกถา” 

รจนาโดยพระพุทธโฆษาจารย์ (มีชีวิตอยู่ในช่วงพุทธศตวรรษที่ 10) โดยน�ำ 

นิทานมาประกอบ “คาถาธรรมบท”(ธมฺมปทคาถา) ซึ่งเป็นส่วนหนึ่งของ

พระไตรปิฎก เล่ม 25 (ขุททกนิกาย ธรรมบท) พระพุทธโฆษาจารย์ได้รับ

การยกย่องอย่างสูงจากชาวเถรวาทว่าเป็น “ผู้รู้” (ผู้ฉลาดใน) หลักค�ำสอน

ของพระพุทธเจ้า คัมภีร์“อรรถกถาธรรมบท” เป็นเรื่องแต่งที่แสดงถึงความ

สามารถอนัยอดเยีย่มของท่าน เมือ่ความรูใ้นหลกัธรรมอนัเป็นนามธรรมถกู

ส่งผ่านไปอยู่ในรูปของเรื่องเล่าหรือวรรณกรรม (อันเป็นบุคลาธิฏฐาน)โดย

ปราชญ์แห่งพุทธศาสนา “อรรถกถาธรรมบท” จนกลายเป็น “ชุดความรู้” 

ส�ำคัญ มีสถานะความน่าเชื่อถือรองจากพระไตรปิฎกเท่านั้นและเป็นแบบ

เรยีนพระปรยิตับิาลขีองคณะสงฆ์ไทยมาตัง้แต่ยคุแรกจนปัจจบุนั มอิีทธพิล

ต่อความคิดความเชือ่ของชาวพทุธเถรวาททัง้ในไทยและต่างประเทศอย่างมาก 

จึงสมควรทีจ่ะน�ำ “อรรถกถธรรมบท” มาพิจารณาหาคณุค่าและความหมาย

ของ“ธรรม” ซึง่ซ่อนอยูใ่นเรือ่งเล่า ในกรณนีีไ้ด้แก่  “ความเป็นธรรม” อนัเป็น

ประเด็นที่ผู้ประพันธ์อรรถกถาธรรมบทให้ความส�ำคัญไม่น้อย

ผู้เขียนเลือกเรื่องเล่าจากอรรถกถาธรรมบท 2 เรื่องคือ (1) พระเจ้า

วฑิฑูภะ (วฑิฑูภวตถฺ)ุ เรือ่งที ่3 ใน “บปุผวรรควรรณนา” (อรรถกถาธรรมบท 

ภาคที่ 3) (2) พระนางสามาวดี (สามาวตีวตฺถุ) เรื่องที่ 1 ในอัปปมาทวรรค

วรรณนา (อรรถกถาธรรมบท ภาคที่ 2)  ทั้งสองเรื่องนี้ พระพุทธโฆษาจารย์ 

ยกขึน้มาเป็นนทิาน (เหตเุบือ้งต้น) เพือ่แสดงหลกัค�ำสอนของพทุธศาสนาทีว่่า



สงขลานครินทร ์|ฉบับสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ 

167

ปีที่ 25 

ฉบับที่ 1

ม.ค.     

-  

เม.ย.

2562

ไม่มคี�ำถามส�ำหรับมาคนัทยิา : พนิจิความเป็นธรรม:...| ชาญณรงค์ บญุหนนุ

166

Vol. 25

No. 1

Jan.

-  

Apr.

2019

ด้วยความไม่ประมาท ทัง้สองเรือ่งนีม้คีวามโดดเด่นท่ีสดุในบรรดาเรือ่งเล่าใน 

อรรถกถาธรรมบท (ทัง้ 8 ภาค/เล่ม) ดูจากจ�ำนวนหน้าท่ีพระพทุธโฆษาจารย์ 

อทุศิให้กับเรือ่งดังกล่าวโดยเฉพาะเรือ่ง “สามาวดี” ซึง่เป็นเรือ่งเล่าทีย่าวทีส่ดุ

ในบรรดาเรื่องเล่าทั้งหมด (ฉบับแปลเป็นไทย “เรื่องสามาวดี” มีความยาว 

ประมาณ 80 หน้า “เรื่องพระเจ้าวิฑูฑภะ” ยาว 30 หน้า) น่าจะกล่าวได้ว่า 

พระพทุธโฆษาจารย์ให้ความส�ำคัญแก่บทประพนัธ์สองเรือ่งนีอ้ย่างมาก  ประวตั ิ

ความเป็นมา พฤตกิรรมของตวัละครทัง้สองเรือ่งนีม้รีายละเอยีดโดดเด่น และ

ม ี“ปม” ซึง่สมัพนัธ์เก่ียวข้องกับพระพทุธเจ้าจนเกิดเหตกุารณ์ต่าง ๆ  อนัน�ำไป 

สู่จุดจบของชีวิตของตัวละครหลัก เรื่องเล่าท้ังสองจบลงด้วยโศกนาฏกรรม  

เมื่อพูดจากแง่มุมของความยุติธรรม ตัวละครหลักเหล่านั้นได้รับ “ความ

ยุติธรรม” ตามวิถีของตน อรรถกถาธรรมบท (โดยพระพุทธโฆษาจารย์) ได้

ท�ำหน้าที่แจกจ่ายความเป็นธรรมแก่ตัวละครหลักไว้อย่างน่าสนใจ

ในที่นี้ ผู้เขียนจะวิเคราะห์ (1) การมอบความเป็นธรรมให้แก่ตัวละคร

หลักในอรรถกถาธรรมบทเรื่อง “วิฑูฑภะ” และ “สามาวดี” โดยเน้นเฉพาะ

เรื่องราวของ “มาคันทิยา” และ“วาสภขัตติยา-วิฑูฑภะ” (2) แนวคิดเรื่อง

ความเป็นธรรมเชิงสังคมที่ถูกน�ำเสนอผ่าน “ความเงียบ” ของเหล่าภิกษุใน

อรรถกถาธรรมบทสองเรื่องนั้น (3) ท่าทีต่อความเป็นธรรมทางสังคมของ

พทุธศาสนาเถรวาทท่ีแสดงผ่านการแยกจ่ายความเป็นธรรมของผูป้ระพนัธ์

อรรถกถาธรรมบทและจริยาวัตรของพระพุทธเจ้าในเรื่อง “วิฑูฑภะ” และ 

“สามาวดี” 

2.การแจกจ่ายความเป็นธรรมในอรรถกถาธรรมบท

การแจกจ่ายความเป็นธรรมแก่ตวัละครหลกัในอรรถกถาธรรมบทเรือ่ง 

“พระเจ้าวฑิฑูภะ” และ “พระนางสามาวด”ีมลีกัษณะท่ีโดดเด่น 2 ประการคอื 

(1) การแจกจ่ายความเป็นธรรมแก่ตวัละครหลกัพร้อมค�ำอธบิายทีท่�ำให้เหน็

ว่าเรือ่งราวท่ีด�ำเนนิไปนัน้มคีวามเป็นธรรมเพราะอะไร ในกรณนีีผู้ป้ระพนัธ์

พดูถงึหลกัความเป็นธรรมอย่างชดัแจ้งตรงไปตรงมาผ่านบทบาทหรอืค�ำพดู

ของตวัละครหลกัตวัใดตวัหนึง่หรอืหลายตวั หรอืด้วยการก�ำหนดค�ำอธบิาย

ให้แก่เหตกุารณ์บางเหตกุารณ์ทีผู่ป้ระพนัธ์เหน็ว่าอาจมผีูส้งสยัและควรจะมี

ค�ำอธิบายที่ชัดเจนในเรื่องนั้น ๆ (2) การแจกจ่ายความเป็นธรรมชนิดที่ไม่ 

ต้องใช้หลักการทางพุทธศาสนามาอธิบาย แต่ใช้ความเงียบของตัวละคร

ประกอบเป็นนยับ่งชี ้“ความเงยีบ” ในท่ีนีผู้เ้ขยีนหมายถงึมเีรือ่งราวบางอย่าง 

ทีผู่ป้ระพนัธ์ไม่พรรณนาถงึหรอืไม่ได้เขยีนไว้ เราจะพบ “ความเงยีบ” ดังกล่าว 

นีจ้ากการอ่านโครงเรือ่งและรายละเอยีดต่าง ๆ  อย่างพนิจิพเิคราะห์ ความเงยีบ 

ทีป่รากฏนีซ่้อนอยูร่ะหว่างบรรทดัของอรรถกถาธรรมบท ซึง่เราจะสังเกตเหน็ 

ได้โดย “การอ่าน” ของเราเอง ข้อที่น่าสนใจเป็นพิเศษในที่นี้คือ นัยยะอัน

เกี่ยวเนื่องกับความเป็นธรรมที่แฝงไว้ใน “ความเงียบ” 

2.1  ลักษณะการแจกจ่ายความเป็นธรรมในอรรถกถาธรรมบท

การแจกจ่ายความเป็นธรรมท้ังสองแบบ เราสามารถมองเห็นผ่าน 

รายละเอียดของเรื่องเล่าทั้งสอง คือเรื่องของ “พระนางวาสภขัตติยาและ 

พระเจ้าวฑิฑูภะ” ใน “พระเจ้าวฑิฑูภะ” (วฑิฑูภวตถฺ)ุ และเรือ่งของ “มาคันทิยา” 

ใน “พระนางสามาวดี”(สามาวตีวตฺถุ) จึงขอน�ำเสนอรายละเอียดตามล�ำดับ

2.1.1 “วาสภขัตติยาและวิฑูฑภะ”: การโกหกหลอกลวงและมรณกรรม

ของเจ้าศากยะ

เรือ่งของพระเจ้าวฑิฑูภะเริม่ต้นโดยการกล่าวถงึชวีประวตัขิองพระเจ้า 

ปัสเสนทแิละสหายของพระองค์คอื “มหาล”ิ เจ้าลจิฉวแีห่งไพศาลกีบั “พนัธลุะ” 

ราชกุมารแห่งมลัละซึง่บคุคลหลงันีต่้อมากลายเป็นเสนาบดีของโกศลเนือ่งจาก

ไม่พอใจชาวมลัละทีท่�ำให้เสยีชือ่เสียง แต่จดุเน้นของเรือ่งราวเหล่านีคื้อก�ำเนดิ

ของกุมารวฑิฑูภะและเหตกุารณ์ส�ำคัญท่ีน�ำไปสูก่ารล่มสลายของศากยวงศ์ 

พระอรรถกถาจารย์ (พระพทุธโฆษะ)เล่าไว้ในเรือ่ง “วฑิฑูภะ” ว่า เมือ่พระเจ้า 

ปัสเสนทิโกศลปรารถนาจะผูกสัมพันธ์เป็นญาติสนิทกับพระพุทธเจ้า จึงขอ 

พระธิดาจากเจ้าศากยะเพื่อมาอภิเษกสมรสและแต่งตั้งเป็นมเหสี แต่พวก

ศากยวงศ์นัน้หยิง่ในสายเลอืดของตนจงึเล่นไม่ซือ่โดยส่งวาสภขตัตยิา ธดิาของ 

เจ้ามหานามะท่ีเกิดจากทาสไีปอภเิษกกับพระเจ้าปัสเสนท ิโดยสร้างอุบายหลอก 

ให้พระเจ้าปัสเสนทเิชือ่ว่านางเป็นสายเลอืดบรสิทุธิข์องกษตัรย์ิมหานามะผู้

เป็นประมขุแห่งศากยะในช่วงเวลานัน้ ต่อมาภายหลงัเมือ่วาสภขตัตยิาได้รบั

แต่งตัง้เป็นอัครมเหสแีละประสตูพิระโอรสนามว่าวฑิฑูภะจนเจรญิวยัถงึ 16 



สงขลานครินทร ์|ฉบับสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ 

169

ปีที่ 25 

ฉบับที่ 1

ม.ค.     

-  

เม.ย.

2562

ไม่มคี�ำถามส�ำหรับมาคนัทยิา : พนิจิความเป็นธรรม:...| ชาญณรงค์ บญุหนนุ

168

Vol. 25

No. 1

Jan.

-  

Apr.

2019

พรรษา พระกุมารประสงค์จะเดินไปเยี่ยมญาติฝ่ายพระมารดา วาสภขัตติย

าเมื่อไม่อาจบ่ายเบี่ยงขัดขืนความต้องการของโอรสอีกต่อไปจึงส่งแจ้งข่าว

แก่ชาวศากยะเพือ่ให้ช่วยปกปิดความลบัเก่ียวกับชาตกิ�ำเนดิของนางเพือ่ไม่

ให้มีผลกระทบต่อพระเจ้าปัสเสนทิและโอรสของตน วิฑูฑภะเดินทางไปถึง 

กบิลพัสดุ์พร้อมทหารองค์รักษ์ รู้สึกถึงความผิดปกติ เนื่องจากท่ีไม่มีญาติ

ผูใ้หญ่มาต้อนรบัเลยสักคน ชาวศากยะหลอกให้กุมารวฑิฑูภะหลงเชือ่ว่าไม่มี

อะไรผิดปกติ แต่เมื่อออกจากกบิลพัสดุ์เพื่อเดินทางกลับสาวัตถี มหาดเล็ก

คนหนึง่ลมืโล่และอาวธุของตนจึงกลบัเข้าไปในเมอืงกบลิพสัด์ุอกีครัง้ เขาเหน็ 

ทาสีคนหนึ่งท�ำความสะอาดสถานท่ีและล้างแผ่นกระดานท่ีวิฑูฑภะนั่งใน 

ท้องพระโรงด้วยน�ำ้ผสมน�ำ้นมและแช่งด่าแสดงความรงัเกียจวฑิฑูภะ เขาเกิด 

สงสัยจงึสอบถาม เมือ่ทราบว่าวาสภขตัตยิาเป็นธดิาทาสีแล้วจงึน�ำไปบอกต่อ 

กันในกองทพัจนกลายเป็นเรือ่งอือ้ฉาวขึน้มา วฑิฑูภกมุารเมือ่ทราบว่าตนเอง 

มชีาตกิ�ำเนดิจากมารดาท่ีต�ำ่ต้อยและไม่เป็นทีย่อมรบัของชาวศากยะ ได้รบั

การถกูดูหมิน่เหยยีดหยามอย่างนัน้ จงึตัง้ปณธิานไว้ว่า หากได้เป็นกษตัรย์ิจะ 

น�ำเลือดจากล�ำคอของชาวศากยะท้ังหมดมาล้างท่ีนั่งของตนให้จงได้  

พระเจ้าปัสเสนทิทรงทราบเหตกุารณ์จากเสนาบดีและทรงพโิรธทีเ่จ้ามหานามะ

มอบธดิาของทาสีให้สมรสกับพระองค์ จงึปลดพระนางวาสภขตัตยิาออกจาก

ต�ำแหน่งพระมเหสี ปลดกุมารวฑิฑูภะจากฐานะพระราชโอรส แต่ยงัให้เลีย้ง

คนทั้งสองไว้ในฐานะทาสภายในวัง

อรรถกถากัฏฐหารชิาดก5 และอรรถกถาธรรมบท6 เล่าว่า7 เมือ่พระพทุธเจ้า

ทรงทราบเรื่องจึงเสด็จเข้าไปพบพระเจ้าปัสเสนทิที่พระราชวังในเวลาเย็น 

พระองค์ตรัสถามถึงพระนางวาสภขัตติยาและวิฑูฑภกุมาร เมื่อทรงทราบ 

เรือ่งราว พระพทุธเจ้าทรงยอมรบัต่อหน้ากษตัรย์ิว่าชาวศากยะกระท�ำไม่ถกูต้อง 

ไม่เหมาะสม แต่ทรงชีใ้ห้พระเจ้าปัสเสนทเิหน็ว่าเรือ่งนีไ้ม่ใช่เหตผุลท่ีพระนาง

วาสภขัตติยาและพระกุมารควรถูกปลดออกจากต�ำแหน่ง เพราะโดยฐานะ

ข้างฝ่ายพระบิดา พระนางวาสภขัตติยาเป็นธิดาของกษัตริย์มหานามะ และ 

โดยฐานะข้างฝ่ายพระบดิา วฑิฑูภกมุารก็เป็นโอรสของกษตัรย์ิปัสเสนท ิเชือ้สาย 

ของฝ่ายมารดาหาส�ำคัญไม่ เมื่อพระกุมารมีเลือดกษัตริย์จากฝ่ายบิดา ไฉน

พระกุมารจึงจะไม่สามารถมีส่วนในราชสมบัติท่ีพระบิดาครอบครองอยู่เล่า 

เพื่อยืนยันว่าสิ่งที่พระองค์ตรัสไว้นั้นถูกต้อง พระพุทธเจ้าจึงตรัสเรื่องราว

ของพระเจ้าพรหมทัตแห่งพาราณสีที่เสด็จประพาสอุทยานแล้วพบกับรัก

กับหญงิเกบ็ฟืนจนตัง้ครรภ์แล้วก็ทรงทิง้นางไป เมือ่โอรสเจรญิวยัก็เดินทาง 

มาทวงสิทธิแห่งพระโอรสจากพระเจ้าพรหมทัตในเมืองหลวง เมื่อแรกนั้น

พระเจ้าพรหมทตัปฏเิสธแต่จนด้วยหลกัฐานจงึปฏเิสธความรบัผดิชอบไม่ได้ 

ในท่ีสุดก็ทรงยอมรับว่าเด็กที่เกิดกับหญิงเก็บฟืนนั้นเป็นโอรสของพระองค์ 

จึงรับเลี้ยงดูในฐานะพระโอรสและแต่งตั้งให้หญิงเก็บฟืนเป็นมเหสี ต่อมา 

พระกุมารนั้นได้สืบทอดราชสมบัติต่อจากพระเจ้าพรหมทัต ประเด็นที่

พระพทุธเจ้าทรงแนะน�ำพระเจ้าปัสเสนทคืิอ การประทานต�ำแหน่งอคัรมเหสี

แก่หญงิผูม้ฐีานะต�ำ่ต้อยและการชบุเลีย้งโอรสทีเ่กดิจากหญงิสามญัชนไม่ได้

มีสิ่งใดไม่ชอบธรรม นอกจากนี้ บุตรที่เกิดจากมารดาที่มีฐานะต�่ำ ก็ใช่ว่าจะ

เป็นคนไร้ความสามารถ (ความสามารถของคนไม่ได้ผูกติดกับชาติก�ำเนิด) 

ดังเช่นโอรสของพระเจ้าพรหมทัตที่แม้จะเกิดจากหญิงเก็บฟืน ต่อมายัง

สามารถปกครองเมืองพาราณสีอันกว้างใหญ่ไพศาลได้ โดยอาศัยโอวาท

จากพระพุทธองค์ดังกล่าวนี้ พระเจ้าปัสเสนทิทรงคืนสถานะอัครมเหสีแก่

วาสภขัตติยาและพระโอรสแก่วิฑูฑภะ

วิฑูฑภะทราบสถานภาพท่ีแท้จริงของตนและฝังใจในการดูหมิ่น 

เหยียดหยามศักด์ิศรีจึงตั้งปณิธานไว้ว่าจะน�ำเลือดจากล�ำคอของพวก 

ศากยะมาช�ำระล้างกระดานท่ีนั่งของตนให้จงได้ ดังนั้นเมื่อได้สถานภาพ

พระโอรสคืนมาและทรงเจริญวัยแล้วจึงร่วมมือกับฑีฆการายนะ8 ยึดอ�ำนาจ

พระเจ้าปัสเสนทิผู้ทรงชราภาพได้ส�ำเร็จ สถาปนาตนเองขึ้นเป็นกษัตริย์

แห่งแคว้นโกศล (เหตุการณ์เกิดขึ้นหลังพระเจ้าอชาตศัตรูจองจ�ำพระบิดา

ของตนแล้วขึ้นเป็นกษัตริย์แห่งมคธ) พระองค์ไม่เคยลืมเหตุการณ์ใน 

วัยเด็ก ด้วยความแค้นจึงกรีฑาทัพเพื่อโจมตีกบิลพัสดุ์หลังครองราชย์ได ้

ไม่นาน พระพุทธเจ้าทรงทราบว่า พระเจ้าวิฑูฑภะกรีฑาทัพบุกกบิลพัสดุ ์

หลงัจากฉนับณิฑบาตทรงนอนพกัผ่อนในพระคนัธกุฎีจนคล้อยบ่ายจงึเสด็จ 

ไปประทับนั่งที่โคนต้นไม้ท่ีมีเงาปรุโปร่งใกล้เมืองกบิลพัสดุ์ เมื่อพระเจ้า 



สงขลานครินทร ์|ฉบับสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ 

171

ปีที่ 25 

ฉบับที่ 1

ม.ค.     

-  

เม.ย.

2562

ไม่มคี�ำถามส�ำหรับมาคนัทยิา : พนิจิความเป็นธรรม:...| ชาญณรงค์ บญุหนนุ

170

Vol. 25

No. 1

Jan.

-  

Apr.

2019

วฑิฑูภะเคลือ่นทพัมาถงึและทอดพระเนตรเหน็พระพทุธเจ้าประทบัใต้ต้นไม้

ทีไ่ร้ใบบงัจงึเสด็จเข้าไปเฝ้าแล้วทลูถามว่า “ในเวลาทีอ่ากาศร้อนเช่นนี ้เหตใุด 

พระองค์จงึประทบันัง่ทีโ่คนไม้ทีม่เีงาแดดทะลปุรโุปร่งเช่นนี ้ขอโปรดเสด็จไป 

ประทับท่ีโคนต้นไทรอนัมเีงาหนาแน่นเยน็สนทินัน่เถดิ พระเจ้าข้า” พระพทุธเจ้า

ตรัสตอบว่า “ช่างเถิด มหาบพิตร ร่มเงาของญาติร่มเย็นกว่า”9 พระเจ้า

วฑิฑูภะทรงทราบว่า “พระพทุธองค์เสด็จมาเพือ่รกัษาชวีติของหมูพ่ระญาต”ิ 

จงึยกทพักลบัเมอืงสาวตัถแีต่ไม่อาจลมืความแค้นทีม่ต่ีอเจ้าศากยะจึงกรฑีา

ทพัสูก่บลิพสัด์ุอกีเป็นครัง้ที ่2 และครัง้ท่ี 3 ทกุครัง้จะทรงทอดพระเนตรเหน็

พระพุทธเจ้าทรงประทับใต้ต้นไม้ต้นเดิม และด้วยบทสนทนาเดิม พระองค์

ทรงเปลี่ยนพระทัยยกทัพกลับโกศลเป็นครั้งท่ี 2 และครั้งที่ 3 แต่เมื่อทรง

ร�ำลกึถงึการเหยยีดหยามท่ีเคยได้รบัจนสดุจะทนได้กท็รงยกทพัเพือ่ไปโจมตี

กบิลพัสดุ์เป็นครั้งที่ 4

คราวนี้พระพุทธเจ้าไม่ทรงปรากฏพระองค์เพื่อห้ามทัพอีกแล้ว  

พระอรรถกถาจารย์อธบิายว่าทีเ่ป็นเช่นนีเ้พราะทรงรูว่้าถงึเวลาทีช่าวศากยะ 

ต้องชดใช้กรรมที่เคยก่อไว้ในชาติก่อนแล้ว ด้วยอ�ำนาจของกรรมเก่า 

คือการโปรยยาพิษในแม่น�้ำ พวกเขาต้องชดใช้กรรมด้วยชีวิต “พระศาสดา 

ทรงพิจารณาเห็นบุรพกรรมของเจ้าศากยะท้ังหลาย ทรงทราบว่ากรรมอัน 

ลามกคอืการโปรยยาพษิในแม่น�ำ้ของเจ้าศากยะทัง้หลายเหล่านัน้ เป็นกรรม 

อนัใคร ๆ  ก็ห้ามไม่ได้”10 (มก.41/36) เมือ่เผชญิหน้ากองทพัใหญ่ของวฑิฑูภะ 

ชาวศากยะท�ำทีตั้งกองก�ำลังป้องกันเมืองไว้บนก�ำแพง แต่ไม่ยอมใช้อาวุธ 

ปลิดชีวิตใครเพราะยึดมั่นในศีลที่สมาทานไว้ พระเจ้าวิฑูฑภะสั่งให้สังหาร 

พวกเจ้าศากยะทุกคนแม้กระทัง่ทารกทีย่งัด่ืมนม โลหติไหลนองเป็นสายธาร 

รับสั่งให้ล้างแผ่นกระดานที่ประทับนั่งด้วยเลือดจากล�ำคอของพวกศากยะ11 

นี่ดูจะเป็นข้อความที่พระอรรถกถาจารย์จงใจพรรณนาเพื่อเผยให้เห็น

ความอ�ำมหิตของพระเจ้าวิฑูฑภะหลังจากท่ีเผยให้เห็นความอกตัญญูที่มี

ต่อพระเจ้าปัสเสนทิผู้เป็นบิดา หลังจากท�ำลายล้างกบิลพัสดุ์อย่างอ�ำมหิต 

จนศากยวงศ์ล่มสลายแล้ว พระเจ้าวฑิฑูภะกย็กทพักลบัสาวตัถ ีพระองค์เสด็จ 

ถงึแม่น�ำ้อจรวิดีเวลามดืค�ำ่พอดีจงึทรงรบัสัง่ให้ตัง้ค่ายพกัท่ีรมิฝ่ังแม่น�ำ้ดังกล่าว 

ขณะที่เหล่าทหารก�ำลังหลับใหล เมฆใหญ่ได้ตั้งเค้าขึ้น ฝนลูกเห็บตกลงมา

อย่างหนกั ห้วงน�ำ้หลากทะลกัพดัพระเจ้าวฑิฑูภะพร้อมกองก�ำลงัจมหายไป 

ในห้วงน�้ำอันเชี่ยวกราก พวกเขาทั้งหมดถูกสายน�้ำพัดพาลงสู่สมุทร “ชน

ทั้งหมดได้เป็นเหยื่อแห่งปลาและเต่าในสมุทรนั้น”12 (มก.41/37)

จากแง่มมุของความเป็นธรรมเชงิวรรณศลิป์ ตวัละครหลกัในเรือ่งพระเจ้า 

วิฑูฑภะหลายตัวประสบมรณกรรมด้วยสาเหตุท่ีแตกต่างกันไป นอกเหนือ

จากบรรดาศากยวงศ์และพระเจ้าวฑิฑูภะแล้ว อรรถกถาธรรมบทยงัได้กล่าว

ถึงมรณกรรมของพันธุละเสนาบดีซึ่งเป็นเพื่อนร่วมส�ำนักและเสนาบดีของ

พระเจ้าปัสเสนทอีิกด้วย พนัธลุะเสนาบดีและบตุร 32 คน ถกูใส่ความว่าคิดการ

กบฏ พระเจ้าปัสเสนทิหลงเชื่อจึงวางแผนลวงให้พันธุละและบุตร 32 คนไป

ปราบโจรในชายแดน แล้วส่งกองทพัไปดักสงัหารขณะกลบัจากชายแดนมา 

ถงึนอกก�ำแพงเมอืง ในกรณนีีพ้ระอรรถกถาจารย์ใช้ “นางมลัลกิา” เป็นตวัแทน

แถลงหลักความเป็นธรรมให้ผู้อ่านทราบ มัลลิกาทราบข่าวการเสียชีวิตของ 

สามแีละบตุรท้ัง 32 คนขณะทีถ่วายภตัตาหารเช้าแก่พระสารบีตุร อคัรสาวก 

ของพระพทุธเจ้าและภกิษ ุ500 รปูในตอนเช้า นางเป็นอรยิบคุคลชัน้โสดาบนั

จึงยังสงบนิ่งเงียบไว้ได้โดยไม่เสียใจที่สูญเสียสามีและบุตร 32 คนไป

พร้อมกัน จนเมื่อพระสารีบุตรแสดงธรรมเสร็จและกลับไปยังวิหาร นางจึง 

แจ้งแก่บรรดาสะใภ้ทั้ง 32 คนให้ทราบพร้อมกับกล่าวว่า “สามีของพวกเธอ

ไม่มคีวามผดิ ได้รบัผลกรรมในชาตก่ิอนของตน เธอทัง้หลายอย่างเศร้าโศก 

อย่าปรเิทวนาการ อย่าท�ำการผกูใจแค้นเบือ้งบนพระราชา”13 พระอรรถกถาจารย์ 

ได้กล่าวถงึผลกระทบทีเ่กิดขึน้แก่พระเจ้าปัสเสนทิตลอดชัว่บัน้ปลายพระชนม์ชพี 

ของพระองค์ คือหลงัจากพระองค์ทรงทราบว่าได้ทรงรบัสัง่ให้ประหารเสนาบดี

ผูไ้ร้ความผดิ พระองค์ไถ่บาปด้วยการแต่งตัง้ทีฆการายนะหลานของพนัธลุะ 

เสนาบดีเป็นเสนาบดีแทนผู้เป็นลุง แต่ด้วยความแค้น ทีฆการายนะร่วมมือ

กับวฑิฑูภะยดึอ�ำนาจของพระองค์ และท�ำให้พระเจ้าปัสเสนทสิวรรคตท่ีนอก

ประตเูมอืงราชคฤห์ขณะเดินทางไปขอความช่วยเหลอืจากพระเจ้าอชาตศตัรู

ผู้เป็นหลานของพระองค์

กรณีพวกเจ้าศากยะแห่งกบิลพัสดุ์ถูกสังหารโดยกองทัพของพระเจ้า 



สงขลานครินทร ์|ฉบับสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ 

173

ปีที่ 25 

ฉบับที่ 1

ม.ค.     

-  

เม.ย.

2562

ไม่มคี�ำถามส�ำหรับมาคนัทยิา : พนิจิความเป็นธรรม:...| ชาญณรงค์ บญุหนนุ

172

Vol. 25

No. 1

Jan.

-  

Apr.

2019

วฑิฑูภะนัน้ พระอรรถกถาจารย์พรรณนาถงึเหตกุารณ์ตอนนีว่้า ภกิษท้ัุงหลาย 

พากันถกประเด็นนี้ต่างก็มีความเห็นว่า การท่ีชาวศากยะจะพึงถูกฆ่าล้าง 

ตระกูลโดยพระเจ้าวฑิฑูภะเช่นนี ้“ไม่สมควร” ดูเหมอืนพระอรรถกถาจารย์จะ 

มองเหน็ประเด็นปัญหาเรือ่งความยตุธิรรมในกรณดัีงกล่าวนีว่้ามคีวามส�ำคญั

ยิง่ต่อความรูส้กึนกึคดิของชาวพทุธโดยทัว่ไป จงึให้อรรถาธบิายเรือ่งนีไ้ว้ 2 ครัง้ 

ครัง้แรกคอืตอนทีพ่ระพทุธเจ้าไม่เสด็จออกไปห้ามทพัของวฑิฑูภะในครัง้ที ่4 

อนัเป็นเหตใุห้พระเจ้าวฑิฑูภะตกีบลิพสัด์ุส�ำเรจ็และท�ำให้ศากยวงศ์พงัพนิาศ 

ตรงนีพ้ระอรรถกถาจารย์อธบิายว่าพระพทุธเจ้าไม่เสด็จไปห้ามทพัเนือ่งจาก

ทรงทราบ “ความทีก่รรมอนัลามกคอืการโปรยยาพษิในแม่น�ำ้ของเจ้าศากยะ

เหล่านัน้ เป็นกรรมอนัใคร ๆ  ห้ามไม่ได้”  ครัง้ทีส่องคอืตอนทีพ่ระพทุธเจ้าทรง

สดับค�ำที่มหาชน (พระภิกษุที่มาประชุมกันในธรรมสภา) ยกประเด็นขึ้นมา 

สนทนากันว่า พวกเจ้าศากยะเสยีชวีติโดยไม่สมควรจะได้รบั  พระองค์ตรสัว่า 

“ภกิษท้ัุงหลาย ความตายอย่างนี ้ไม่สมควรแก่เจ้าศากยะทัง้หลายในอตัภาพ

นี้ก็จริง ถึงอย่างนั้น ความตายที่พวกเจ้าศากยะนั่นได้แล้วก็ควรโดยแท้ด้วย

อ�ำนาจแห่งกรรมลามกที่เขาได้ท�ำไว้ในปางก่อน” คือ “ในปางก่อน พวกเจ้า

ศากยะนั่น รวมเป็นพวกเดียวกันโปรยยาพิษในแม่น�้ำ”14  

จะเหน็ว่าหลงัจากแจกจ่ายความเป็นธรรมแก่ตวัละครต่าง ๆ  ให้ประสบ

ชะตากรรมอนัโหดร้ายถงึชวีติแล้ว อรรถกถาธรรมบทเรือ่ง “พระเจ้าวฑิฑูภะ” 

ก็ได้น�ำเสนอแนวคิดเรือ่ง “ความเป็นธรรม” เพือ่อธบิายให้เหน็ว่าการตายของ 

พนัธลุะเสนาบดีและบตุร 32 คนก็ดี การตายของเจ้าศากยะทัง้หมดก็ดี ล้วนแต่ 

เป็นสิง่ที ่“สมควร” ทีพ่วกเขาจะได้รบัอนัเนือ่งมาจากผลกรรมในอดีตชาต ิ มี

ข้อน่าสงัเกตว่าอรรถกถาธรรมบทไม่ได้กล่าวถงึ “ความยตุธิรรมตามกฎแห่ง

กรรม” ที่พระเจ้าวิฑูฑภะได้รับอย่างชัดแจ้งมากนัก (ไม่ระบุว่าการสวรรคต 

ของพระเจ้าวฑิฑูภะและบรวิารมาจากผลกรรมอะไร) แม้ความคิดและพฤตกิรรม

ในปัจจบุนัของพระองค์จะถกูกล่าวถงึอย่างละเอยีด แต่พระอรรถกถาจารย์ก็

ไม่ได้ให้ค�ำอธบิายใด ๆ  เก่ียวกบัการสวรรคตเพราะอกุทกภยัของพระองค์ ท่าน 

พรรณนาไว้เพยีงเลก็น้อยว่า ขณะทีต่ัง้ค่ายพกัรมิฝ่ังแม่น�ำ้อจริวดี มบีางพวก

นอนพักบนหาดทรายภายในแม่น�้ำ บางพวกนอนบนบกนอกเขตของแม่น�้ำ 

ในคนเหล่านั้น มีบางพวกที่ไม่ได้กระท�ำบาปกรรมในกาลก่อน มีบางพวกที่ 

ได้กระท�ำบาปกรรมในกาลก่อน “แม้บรรดาพวกท่ีนอนแล้วในภายนอก ผูท้ีม่ี 

บาปกรรมอนัได้กระท�ำแล้วในก่อน มอียู ่มดแดงทัง้หลายตัง้ขึน้แล้วในท่ีซึง่คน

เหล่านั้นนอนแล้ว พวกที่มีบาปกรรมดันไม่ได้กระท�ำแล้ว ลุกขึ้นไปนอนบน

บก พวกมบีาปกรรมอันกระท�ำแล้วลงไปนอนเหนอืหาดทราย” เช่นเดียวกับ 

พวกที่นอนบนหาดทราย สรุปคือ พวกทหารที่นอนบนหาดทราย ถูกน�้ำพัด

จมหายไปในสมุทรนั้น เป็นผลสืบเนื่องมาจากกรรมชั่วที่พวกเขาได้กระท�ำ

ไว้ในกาลก่อน15 แต่ก็เป็นค�ำอธบิายทีไ่ม่ชดัเจนนกัเช่นเดียวกบัการตายของ

พันธุละเสนาบดีและบุตร 32 คน ไม่ได้ระบุว่าความตายของพวกเขามาจาก

กรรมประเภทไหน

น่าสังเกตว่าอรรถกถาธรรมบทไม่ได้พรรณนาถึงกรรมของพระเจ้า

วิฑูฑภะโดยตรงเลย บทสนทนาของเหล่าภิกษุก็เก่ียวข้องกับแง่มุมที่ว่า 

ความปรารถนาของพระองค์ยงัส�ำเรจ็ตามมโนหมายแต่กท็รงมาสิน้พระชนม์

เพราะอทุกภยัเสยีก่อน  ตามเนือ้เรือ่ง ไม่มใีครสนใจว่าพระองค์สมควรจะถกู

น�้ำพัดพาไปตายในมหาสมุทรหรือไม่ ลักษณะดังกล่าวนี้คล้ายกันกับกรณี

ของ “มาคันทิยา” ในเรื่อง “สามาวดี”

2.1.2 “มาคันทิยา”: ความอาฆาต ความตาย และการลงทัณฑ์

มาคันทยิาถกูน�ำเสนอในฐานะคูต่รงข้ามของสามาวดี กล่าวอกีนยัหนึง่ 

มาคันทิยาเป็นตวัละครหลกัท่ีช่วยขบัเน้นให้เหน็ความดีงามของสามาวดีใน 

ฐานะพทุธสาวกิา ตามอรรถกถาธรรมบทเรือ่ง “สามาวดี” สามาวดีเป็นอัครมเหสี

องค์แรกของพระเจ้าอุเทนแห่งโกสมัพ ีพระนางมาจากครอบครวัเศรษฐตีกอับ 

เนือ่งจากการแพร่ระบาดของอหวิาตกโรค เมือ่บดิามารดาเสยีชวีติแล้ว นางได้

รบัการเลีย้งดูโดยสหายของบดิา (คือโฆษกเศรษฐแีห่งโกสมัพ ีตวัละครหลกั

ทีม่สีสัีนทีสุ่ดตวัหนึง่ในเรือ่งสามาวดี) เจรญิเตบิโตเป็นสาวสวย เฉลยีวฉลาด  

จติใจดีงามจนกระทัง่อภเิษกเป็นอคัรมเหสอีงค์แรก16 ต่อมานางฟังธรรมจาก



สงขลานครินทร ์|ฉบับสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ 

175

ปีที่ 25 

ฉบับที่ 1

ม.ค.     

-  

เม.ย.

2562

ไม่มคี�ำถามส�ำหรับมาคนัทยิา : พนิจิความเป็นธรรม:...| ชาญณรงค์ บญุหนนุ

174

Vol. 25

No. 1

Jan.

-  

Apr.

2019

นางทาสีชือ่ “ขชุชตุรา”17 จนบรรลธุรรมกลายเป็นสาวกิาของพระพทุธเจ้า สามาวดี 

เป็นตวัละครหลกัทีส่ะท้อนความดีงามตามแนวทางของพทุธศาสนา นางยดึมัน่ 

ในพระรัตนตรัย ใฝ่ศึกษาธรรม ขวนขวายในการท�ำบุญและมีเมตตาธรรม 

เรื่องราวของนางถูกกล่าวถึงในพระไตรปิฎก(อังคุตตรนิกาย เอกนิบาต สัต

ตมวรรค) เพียงเล็กน้อย18 แต่ในอรรถกถาธรรมบท พระพุทธโฆษาจารย ์

แจกแจงความเป็นมาของนางไว้อย่างละเอยีด การเป็นสาวกิาของพระพทุธเจ้า

ท�ำให้พระนางกลายเป็น “เป้า” แห่งการท�ำลายล้างของ “มาคันทิยา” มเหสี

องค์ที่สามของพระเจ้าอุเทน แม้สามาวดีจะรอดพ้นชะตากรรมมาหลายครั้ง 

สุดท้ายนางก็พบจุดจบอย่างน่าอนาถ ถูกเผาทั้งเป็นในปราสาทท่ีประทับ

ของตนเอง จดุจบของพระนางได้สร้างปัญหาคาใจแก่พทุธบรษิทัจ�ำนวนมาก 

มหาชนมองว่าพระนางประสบชะตากรรมอนัไม่สมควร นางประพฤตดีิงามมา

ชัว่ชวีติ เป็นถงึอรยิบคุคลแต่กลบัประสบความเลวร้ายอย่างไม่สมควรจะได้รบั 

ทั้งหมดล้วนเป็นฝีมือของมาคันทิยา

มาคนัทยิาเป็นหญงิสาวท่ีมคีวามงามล�ำ้เลศิ นางถกูขบัเน้นให้เป็นภาพ 

แทนของหญงิสาวทีช่ัว่ร้ายและมคีวามอ�ำมหติอย่างท่ีไม่มตีวัละครหลกัเรือ่ง 

ใดในอรรถกถาธรรมบทจะเทยีบเท่าได้ หากพระเทวทัตคอืเพศชายผูช้ัว่ร้าย 

ทีแ่ม้แผ่นดินไม่อาจรองรบัไว้ได้ มาคันทยิาก็คงจะเป็นตวัแทนแห่งความชัว่ร้าย

ทีต่ราตรงึอารมณ์ความรูส้กึของผูอ่้านมากทีส่ดุคนหนึง่ โดยเฉพาะเมือ่ความ

ชัว่ร้ายนัน้เป็นสิง่ทีน่างกระท�ำต่อพระพทุธเจ้าและสาวกิาของพระองค์ ไม่ว่า

เรื่องของนางจะมีหลักฐานหรือไม่ แต่นางได้กลายต�ำนานบทหนึ่งท่ียากจะ

ลืมเลือนในโลกของพุทธศาสนา (เถรวาท) 

มาคันทิยาเป็นบตุรขีองพราหมณ์มาคนัทิยะ ความงามของนางสะท้านเมอืง 

ตระกูลต่าง ๆ  ส่งคนมาสูข่อ แต่พราหมณ์ผูบ้ดิาเหน็ว่าบตุรลี�ำ้เกนิกว่าจะเคยีงคู่ 

กับสามญัชน จงึตะเพดิทกุคนกลบัไปอย่างไม่ไว้หน้า เรือ่งเล่าไม่บอกว่ามาคันทิยา 

รู้สึกต่อตนเองอย่างไร แต่ดูเหมือนนางจะถูกจับจ้องเรื่องการมีคู่ครองโดย

ชมุชนแวดล้อม วนัหนึง่เมือ่บดิาของนางไปยงัโรงบชูาไฟแล้วพบบรุษุผูล้�ำ้เลศิ 

ด้วยมหาบรุษุลกัษณะยนือยู ่เขาตดัสินใจอย่างไม่ลงัเลท่ีจะมอบบตุรขีองตน 

เป็นภรรยาทันท ีเขาขอให้บรุษุผูน้ัน้ให้ยนืรอสกัครูแ่ล้วรบีกลบับ้านบอกภรรยา

ผูเ้ชีย่วชาญบทมนตร์ พราหมณ์ให้บตุรปีระดับร่างกายให้สวยงามทีส่ดุเท่าที่ 

จะเป็นไปได้ คนจ�ำนวนมากรูข่้าวจงึตดิตามไปดู ในอรรถกถาธรรมบทไม่ได้ 

เล่าว่านางดีใจเพียงใดที่จะมีสามี เรื่องเล่าด�ำเนินไปโดยไม่กล่าวถึงอารมณ์

ความรู้สึกของนาง แต่เราจินตนาการได้ว่านางน่าจะเป็นบุตรีท่ีเชื่อฟังบิดา

มารดาเช่นเดียวกับสตรทีัว่ไปในสังคมอินเดียโบราณ เมือ่พราหมณ์พาบตุรแีละ

ภรรยาไปถงึโรงบชูาไฟ ได้พบเพยีงรอยเท้าทีแ่ปลกประหลาดทีส่ดุประทบัไว้ 

ตรงท่ีพราหมณ์พบเห็นบุรุษผู้นั้นยืนอยู่ นางพราหมณีผู้มีความช�ำนาญบท

มนตร์รูท้นัทว่ีานัน่ไม่ใช่รอยเท้าของบรุษุจะเก่ียวข้องกับกามารมณ์หากเป็น

รอยเท้าของ “พทุธะ” ผูอ้ยูเ่หนอืโลก นางคัดค้านสาม ีแต่สามไีม่ฟังเสยีง พร้อม 

เร่งตามหาบรุษุผูน้ัน้ พระอรรถกถาจารย์ไม่ได้พรรณนาถงึความคาดหวงัของ 

หญงิสาวผูท้ีรู่ว่้าตนเองจะมสีาม ีบางทเีป็นไปได้ทีน่างจะตดิตามบดิามาด้วย

ความรู้สึกยินดีเป็นล้นพ้น ในท่ีสุดก็ได้เวลาท่ีบิดาจะยกนางให้ใครสักคนท่ี

เหมาะสม นางย่อมมคีวามคาดหวงัเป็นธรรมดาเช่นเดียวกบัสตรทีัว่ไปทีอ่ยู ่

ในวยัทีต้่องออกเรอืน นางรอคอยวนัทีจ่ะได้บรุษุทีคู่่ควรกับตนเป็นสามมีานาน 

แล้วการรอคอยก็สิ้นสุด นางจะมีครอบครัวของตนเอง แต่ “มหาบุรุษ” ผู้นั้น

ท�ำให้โลกของนางแหลกสลาย ท�ำให้นางสิ้นหวังยังไม่พอ ยังท�ำให้นางรู้สึก

ต�่ำต้อยด้อยค่าอย่างถึงที่สุดอีกด้วย 

เมื่อบิดาของนางพบพระพุทธเจ้าผู้ประทับอยู่ไม่ไกลจากรอยเท้าท่ี

ประทบัไว้บนผนืดินเท่าใดนกั เขาบอกความประสงค์ของตนทีจ่ะมอบบตุรใีห้ 

เป็นคู่ชีวิตแก่บุรุษท่ีเห็นว่าเหมาะสมท่ีสุด และไม่มีใครอีกแล้วนอกจาก 

“พุทธะ” พระพุทธเจ้าไม่ได้ตรัสปฏิเสธในทันทีแต่ทรงตรัสเล่าถึง “มาร” ผู้ซึ่ง 

ติดตามขัดขวางพระองค์ตั้งแต่วันแรกที่ออกผนวชจนกระทั่งวันที่ประทับใต้

ต้นอชปาลนิโครธ ซึ่งธิดามาร 3 นางคือ “ราคา-ตัณหา-อรตี” ได้ปรากฏกาย 

ขึ้นต่อหน้า ทรงตรัสถึงการที่พระองค์ได้ก้าวพ้นอ�ำนาจแห่งการล่อลวงของ

อ�ำนาจยัว่ยวนของธดิามารทัง้ 3 พระพทุธเจ้าตรสัสรปุเป็นคาถาว่า “เรามไิด้ 

มคีวามพอใจในเมถนุ เพราะนางตณัหา นางอรดี และนางราคา ไฉนเล่า จกัมี 

ความพอใจเพราะเห็นธิดาของท่านนี้ ซึ่งเต็มไปด้วยมูตรและกรีส เราไม่

ปรารถนาจะถูกต้องธิดาของท่านนี้แม้ด้วยเท้า” พระอรรถกถาจารย์อธิบาย



สงขลานครินทร ์|ฉบับสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ 

177

ปีที่ 25 

ฉบับที่ 1

ม.ค.     

-  

เม.ย.

2562

ไม่มคี�ำถามส�ำหรับมาคนัทยิา : พนิจิความเป็นธรรม:...| ชาญณรงค์ บญุหนนุ

176

Vol. 25

No. 1

Jan.

-  

Apr.

2019

เหตุการณ์ตอนนี้ว่า โดยแท้จริงแล้ว พระองค์ทรงเสด็จมาถึงโรงบูชาไฟของ

พราหมณ์ด้วยประสงค์จะโปรดพราหมณ์และนางพราหมณีให้บรรลุธรรม

เท่านั้น ดังนั้นพระองค์จึงไม่ทรงค�ำนึงถึงอารมณ์ความรู้สึกของมาคันทิยา

ที่ยืนฟังอยู่ด้วย19  

ตอนนี้เองที่ตัวตนของนางเริ่มถูกบรรยายออกมา พระอรรถกถาจารย์ 

เล่าว่า เมื่อพระพุทธเจ้าตรัสคาถาดังกล่าวจบ พราหมณ์และนางพราหมณี

ผู้เป็นบิดาของมาคันทิยาบรรลุอนาคามิผล ส่วนมาคันทิยารับรู้ถ้อยค�ำของ

พระพทุธเจ้าอย่างเคืองแค้น นางผกูอาฆาตว่า “ถ้าสมณะนัน้ไม่มคีวามต้องการ

ในตวัเรา ก็ควรจะกล่าวถงึความทีต่นไม่มคีวามต้องการ แต่กลบัให้เราเตม็ไป

ด้วยมตูรและกรสี เอาเถอะ เมือ่ใดทีเ่ราถงึความพร้อมด้วยชาต ิตระกูล ประเทศ 

โภคทรัพย์ ยศและวัย ได้ภัสดาอย่างนี้แล้ว เราจะรู้ว่าเราควรท�ำอะไรแก่

สมณะโคดม” เมื่อพิจารณาจากมุมมองของมาคันทิยา เราย่อมเข้าใจได้ถึง

ความอาฆาตมาดร้ายดังกล่าว สตรีท่ีงามล�้ำเลิศได้รับการเหยียดหยามว่า 

“เป็นดุจของสกปรกไม่แม้แต่จะแตะต้องด้วยเท้า” นางไม่เพียงแต่ผิดหวัง 

จากการปฏิเสธแต่ยังสูญเสียการนับถือตัวเองอย่างไม่มีสิ่งใดจะค�้ำจุนได้  

พระอรรถกถาจารย์แก้ต่างให้การกระท�ำดังกล่าวของพระพทุธเจ้าว่า พระองค์

ทรงรูว่้าจะเกิดการอาฆาตจากหญงิสาว แต่ “ธรรมดา พระพทุธเจ้าทัง้หลายไม่ 

ทรงค�ำนงึถงึความอาฆาต ย่อมแสดงธรรม ด้วยสามารถแห่งบคุคลผูค้วรบรรล ุ

มรรคผลเท่านัน้”20 น่าเสยีดายทีพ่ระอรรถกถาจารย์ไม่ได้เป็นนกัประโยชน์นยิม 

อย่างจอห์น สจ๊วตมลิล์ ท่ีค�ำนวณผลทีเ่กิดขึน้ในระยะยาวด้วย พระอรรถกถาจารย์ 

เล่าต่อไปว่าบดิามารดาของนางได้พามาคันทยิาไปฝากไว้กับน้องชายของตน 

แล้วทั้งสองก็ออกบวชจนบรรลุอรหัตผล บางทีการออกบวชของบิดามารดา

อาจเป็นเรื่องที่น่าเศร้าอีกเรื่องหนึ่งส�ำหรับนางด้วยเช่นกัน

มาคันทิยาบรรลุวัตถุประสงค์ที่ตั้งไว้ในไม่ช้า เมื่อลุงของนางน�ำตัวไป

ถวายแก่พระเจ้าอุเทน ซึ่งหลงรักนางทันทีท่ีทอดพระเนตรเห็น อรรถ

กถาธรรมบทพรรณนาว่า “พระเจ ้าอุเทนนั้นพอทอดพระเนตรเห็น

นาง ก็เกิดสิเนหาอย่างแรงกล้า จึงประทานการอภิเษก จัดหาหญิง 

500 นางมาเป็นบริวาร ตั้งไว้ในต�ำแหน่งอัครมเหสี”21 เมื่อพระพุทธเจ้าเสด็จ 

โกสัมพีตามค�ำอาราธนาเศรษฐีแห่งเมืองโกสัมพี ซึ่งหนึ่งในนั้นคือโฆษก

เศรษฐผีูเ้ป็นบดิาเลีย้งของสามาวดีด้วย กเ็ป็นช่วงเวลาทีม่าคันทิยามอี�ำนาจ 

และทรัพย์บริวาร รอเพียงการช�ำระความแค้น เมื่อนางทราบว่าพระนาง 

สามาวดีกลายเป็นสาวิกาของสมณโคดม มีความใฝ่ใจต่อการได้เห็น ได้ยิน 

ได้ฟังธรรมของพระพุทธเจ้า มาคันทิยาจึงสรรหาวิธีท่ีจะเล่นงานสามาวดี 

ก่อนอื่นใด นางกล่าวหาว่าสามาวดีใฝ่ใจท่ีจะออกไปนอกวัง ไม่ใส่ใจต่อ 

ความต้องการพระเจ้าอุเทนเมื่อพระเจ้าอุเทนทรงนิง่เฉยไม่ด�ำเนนิการใด ๆ 

กับสามาวดีและบรวิาร มาคันทยิาก็หนัไปเล่นงานพระพทุธเจ้าโดยว่าจ้างชาว

เมืองที่ไม่เลื่อมใสในพระพุทธเจ้า พวกทาสและกรรมกรให้ค่อยติดตามด่า

พระพุทธเจ้าและพระสาวกขณะเสด็จไปบิณฑบาตในเมืองตลอด 7 วัน แต่

เมือ่ไม่สามารถจะท�ำให้พระพทุธเจ้าทรงหวัน่ไหว มาคันทยิาก็หนัไปเล่นงาน 

สามาวดีต่อ ความพยายามของนางเกือบส�ำเร็จ เมื่อมานางใช้แผนซ่อน 

งูพิษไว้ในพิณเหนือท่ีบรรทมของพระเจ้าอุเทนในวันถึงรอบเสด็จประทับ 

ที่ปราสาทของสามาวดี พระเจ้าอุเทนทรงพิโรธและตัดสินพระทัยลงโทษ 

ประหารสามาวดีด้วยพระองค์เอง แต่เมตตาธรรมที่สามาวดีและบริวาร 

แผ่ไปยงัพระเจ้าอุเทนท�ำให้ลกูธนไูม่อาจท�ำร้ายนางได้ พระเจ้าอุเทนมองเหน็

ความดีงามของนางจึงให้พร สามาวดีขอโอกาสเพื่อนิมนต์ภิกษุสงฆ์มาฉัน

ภตัตาหารในวงั มาคันทิยาแค้นเคืองยิง่นกัเมือ่ทุกอย่างไม่ได้เป็นไปดังท่ีนาง

ปรารถนา สุดท้ายนางอาศัยช่วงเวลาที่พระเจ้าอุเทนเสด็จประพาสอุทยาน

หลายวัน วางแผนให้ลุงของตนลงมือเผาปราสาทของสามาวดี สามาวดีและ

บรวิารถกูลงุของมาคนัทิยาลวงให้อยูใ่นปราสาทแล้วปิดประตอูย่างแน่นหนา 

พระอรรถกถาจารย์กล่าวว่าสามาวดีเผชญิหน้ากับความตายอย่างมสีต ินาง

ให้โอวาทแก่บรวิารของตนจนบรรลธุรรมท่ามกลางกองเพลงิ ความตายของ 

นางท�ำให้บรรดาภกิษอุอกตามหาพระพทุธเจ้าด้วยความร้อนรนเพือ่ทลูถามถงึ 

ชีวิตในปรภพของพวกนาง ภิกษุทั้งหลายรู้สึกถึงความไม่ถูกต้องที่สามาวดี

ต้องเผชิญกับโศกนาฎกรรมถึงชีวิตเช่นนั้น แต่พระพุทธเจ้าทรงชี้ให้ภิกษุ



สงขลานครินทร ์|ฉบับสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ 

179

ปีที่ 25 

ฉบับที่ 1

ม.ค.     

-  

เม.ย.

2562

ไม่มคี�ำถามส�ำหรับมาคนัทยิา : พนิจิความเป็นธรรม:...| ชาญณรงค์ บญุหนนุ

178

Vol. 25

No. 1

Jan.

-  

Apr.

2019

เหล่านัน้เข้าใจว่า “เป็นเรือ่งธรรมดาท่ีสัตว์ผูท่้องเทีย่วไปในวฎัฏะ จะเป็นผูไ้ม่ 

ประมาทท�ำบญุกรรมตลอดชวีติก็ม ีหรอืเป็นผูม้คีวามประมาทท�ำบาปกรรมก็ม ี

ดังนัน้สตัว์ทัง้หลายในวฏัฏะจงึเสวยสขุบ้างทกุข์บ้าง” วนัต่อมาโศกนาฏกรรม 

ของสามาวดียงัถกูน�ำมาถกสนทนา พวกภกิษลุงความเหน็ว่าพระนางสามาวดี 

และบริวารเสียชีวิตอย่างไม่สมควร ส�ำหรับสตรีผู้เพียบพร้อมด้วยศรัทธา 

ในพุทธศาสนา ประพฤติตนดีงามตามค�ำสอนมาตลอดชีวิตไม่ควรจะได้รับ 

ความตายอนัทารณุและทกุข์ทรมานเช่นนัน้ พระพทุธเจ้าได้สดับการสนทนา

จงึตรสัว่า หากมองเฉพาะจากชวีติปัจจบุนั ไม่สมควรทีส่ามาวดีจะมาเสยีชวีติ 

ด้วยสภาพเช่นนี้ แต่ก็สมควรกับกรรมท่ีนางได้ท�ำไว้เมื่ออดีตชาติพระองค์ 

ตรสัถงึกรรมในอดีตชาตขิองนางอนัเป็นเหตทุีน่างควรได้รบัการลงทัณฑ์ด้วย

ความตายอันโหดร้ายในชาตินี้22  

ส�ำหรบัมาคันทิยา บดันีน้างได้แก้แค้น “สมณะโคดม” แล้วด้วยการท�ำให้ 

สาวกิาของพระองค์เสยีชวีติอย่างน่าสยดสยอง แต่การกระท�ำอนัโหดร้ายของ 

นางจะได้รบัการชดใช้อย่างรวดเรว็และสยดสยองยิง่กว่า พระเจ้าอเุทนใช้อบุาย 

หลอกให้มาคนัทิยาสารภาพออกมาเองว่าการเผาปราสาทเป็นผลงานของนาง แต่

นางไม่พดูว่านางท�ำเพราะต้องการแก้แค้นสมณะโคดม เพยีงแต่บดิเรือ่งเพยีง

เลก็น้อยว่านางท�ำเพือ่พระราชาผูเ้ป็นสวาม ีนางถกูหลอกให้เรยีกบรรดาญาติ 

ทัง้หลายเดินทางมายงัต�ำหนกัเพือ่รบัรางวลัจากพระราชา พระอรรถกถาจาร

ย์พรรณนาว่ามีคนจ�ำนวนมากให้สินบนแก่นางเพื่ออ้างตัวเป็นญาติ นี่ดูจะ

เป็นภาพสุดท้ายทีพ่ระอรรถกถาจารย์เพิม่สสีนัความชัว่ร้ายแก่นาง  พระเจ้า

อุเทนรับสั่งให้ฝังพวกนางในหลุมดินที่ลึกประมาณสะดือ “ให้คนเหล่านั้นนั่ง

ลงในหลมุเหล่านัน้แล้วเอาดินร่วนกลบ ในเกลีย่ฟางไว้เบือ้งบนแล้วจดุไฟ ใน

เวลาท่ีหนังถูกไฟไหม้แล้ว รับสั่งให้ไถด้วยไถเหล็กจนเป็นชิ้นเล็กชิ้นน้อย 

พระราชารับสั่งให้เชือดเนื้อของมาคันทิยาด้วยมีด น�ำไปทอดบนเตาไฟท่ี

เดือดด้วยน�้ำมัน ท�ำให้เป็นเหมือนก้อนขนมแล้วทรงเคี้ยวกินเนื้อนั้น”23  

ตรงกันข้ามกับสามาวดี เมือ่มาคันทยิาถกูลงโทษโดยฝังและเผาให้ตาย 

อย่างสยดสยองโดยบัญชาของพระเจ้าอุเทน ไม่ปรากฏว่ามีใครไต่ถามถึง

ชะตากรรมของนาง ไม่มธีรรมกถาทีว่่าด้วยความถกูต้องชอบธรรมในการลงโทษ

หรอืการเสวยผลกรรมของเหล่ามาคนัทยิา 500 คนตัง้ขึน้เป็นบทสนทนาของ 

เหล่าภิกษุในธรรมสภาที่โฆสิตารามแต่ประการใด นางได้รับความยุติธรรม

หรอืไม่ นางสมควรได้รบัสิง่ท่ีได้รบัหรอืไม่ไม่มใีครกล่าวถงึ จะมก็ีแต่ธรรมกถาท่ี

เปรยีบเทยีบให้เหน็ว่าระหว่างสามาวดีกับมาคันทยิา ใครยงัได้ชือ่ว่ามชีวีติอยู่ 

ใครได้ชื่อว่าตายไปแล้ว ค�ำตอบอยู่ในพุทธพจน์ “ความไม่ประมาทเป็นทาง

ไม่ตาย ความประมาทเป็นทางแห่งมจัจุ ผูไ้ม่ประมาทชือ่ว่าย่อมไม่ตาย ผูใ้ด

ประมาท ผูน้ัน้ก็ไม่ต่างจากคนทีต่ายแล้วฯลฯ”24  พทุธพจน์ทีต่รสัตอบภกิษสุงฆ์ 

ในตอนท้ายของเรือ่ง “สามาวด”ี เน้นย�ำ้ให้เหน็จรยิศาสตร์เพือ่การด�ำรงชวีติ

ทีดี่ตามแนวทางของพทุธศาสนาของผูป้ระพนัธ์ผ่านตวัละครหลกัผูม้อี�ำนาจ

เหนือโลกคือพระพุทธเจ้า

2.2 ความเงียบกับความยุติธรรมทางสังคม

“ความเงยีบ” ในวฒันธรรมของพทุธศาสนาอาจมนียัแห่งการปฏเิสธ เช่น 

กรณขีองพระกุมารเตมย์ีใช้ความเงยีบ (ความใบ้) ต่อต้านการสืบทอดอ�ำนาจ

จากพระบดิาใน “เตมยิชาดก” เพราะเหน็ว่าการครองอ�ำนาจต้องเก่ียวข้องกับ 

ความชั่วร้ายท่ีมีผลบั้นปลายในนรก (มหานิบาตชาดก ใน ขุ.ชา. 28) แต่

ความเงียบก็มีนัยแห่งการยอมรับด้วย เช่น การยอมรับโดยดุษณีเป็นส่ิงท่ี

พระพทุธเจ้าทรงใช้เสมอมาเมือ่มผีูศ้รทัธานมินต์รบัภตัตาหารทีบ้่าน เป็นต้น 

ในเรื่อง “วิฑูฑภะ” และ”สามาวดี” ความเงียบของภิกษุไม่ได้ถูกบรรยายไว้

ในเนือ้เรือ่ง แต่ก็มบีทบาทส�ำคัญต่อการท�ำความเข้าใจมโนทัศน์เรือ่ง “ความ

ยุติธรรม” หรือ “ความเป็นธรรม” ของพุทธศาสนา (เถรวาท)

“ความเงยีบ” ของภกิษทีุป่รากฏในกรณ ี“วฑิฑูภะ” และ “มาคันทิยา” กลบั 

สะท้อนแสดงให้แนวคิดเรื่องความเป็นธรรมหรือความยุติธรรมตามแนวคิด

ของพทุธศาสนาอย่างน่าสนใจ หากเราพจิารณาประเด็น “ความเงยีบ” เปรยีบ

เทยีบกับ “ความไม่เงยีบ” ทีป่รากฏในเรือ่งเล่า เราจะพบว่า ความไม่เงยีบเกิด

ขึน้เมือ่บคุคลซึง่มคีณุธรรมจรยิธรรมตามความคาดหวงัของชมุชนได้ประสบ

กับความเลวร้ายท่ีชมุชนไม่คาดหวงัว่าจะเกิดขึน้ เช่น กรณชีาวเมอืงกบลิพสัด์ุ 



สงขลานครินทร ์|ฉบับสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ 

181

ปีที่ 25 

ฉบับที่ 1

ม.ค.     

-  

เม.ย.

2562

ไม่มคี�ำถามส�ำหรับมาคนัทยิา : พนิจิความเป็นธรรม:...| ชาญณรงค์ บญุหนนุ

180

Vol. 25

No. 1

Jan.

-  

Apr.

2019

ซึง่พระอรรถกถาจารย์พรรณนาว่าสมาทานศลีกันอย่างถ้วนหน้า พวกเขาไม่มี

ความมุง่ร้ายท่ีจะเอาชวีติของศตัรทูีร่ายล้อม ไม่ยอมละเมดิศีลแม้เผชญิหน้า

กับความตาย ค�ำถามของภกิษสุงฆ์เก่ียวกับความอยตุธิรรมของชาวกบลิพสัดุ์ 

ได้รับสะท้อนความกังวลใจเรื่อง “ความคู่ควรทางศีลธรรม”เช่นเดียวกันกับ 

กรณทีีภ่กิษหุ่วงกังวลและสงสัยว่า อะไรเป็นเหตใุห้สามาวดีและบรวิารสมควร 

ได้รับความตายอันน่าสยองเช่นนั้น ความไม่เงียบของพระสงฆ์หรือชุมชน

แสดงถงึแนวคิดทีเ่ป็นแบบแผนของชมุชนทีว่่าคนเราคู่ควรกับอะไร เมือ่รูส้กึ

ว่าสิง่ทีไ่ด้รบัไม่คู่ควรแก่ผูร้บัจงึส่งเสยีงเพือ่ประท้วงหรอืตัง้ค�ำถาม แต่ถ้าหาก

รู้สึกว่าส่ิงนั้นคู่ควรแล้วก็ไม่มีเหตุผลท่ีต้องถาม การท่ีชุมชนสงฆ์ตั้งค�ำถาม

เก่ียวกับ “ความตาย” ของพวกเจ้าศากยะกับสามาวดีจงึเป็นการทวงถามถงึ 

“ความคู่ควรทางศีลธรรม” (ความยุติธรรม) 

เมื่อพิจารณาจากแง่มุมนี้ เราก็จะเข้าใจ “ความเงียบ” ของชุมชนสงฆ์

กระจ่างชดัขึน้ “ความเงยีบ” ต่อความเลวร้ายทีพ่ระเจ้าวฑิฑูภะและมาคณัฑยิา 

ได้รบันัน้สะท้อนให้เหน็โดยนยัว่า ทัง้สองคนถกูยอมรบัโดยดุษณว่ีาเป็นผูค้วร 

จะได้รับจากผลแห่งกรรมที่ตนเองกระท�ำในชาตินี้ พระอรรถกถาจารย์จงใจ

จะแสดงให้เหน็ความเป็นเหตเุป็นผลของกรรมอนัชัว่ร้ายทีท้ั่งสองจะพงึได้รบั 

ผ่านเรื่องเล่าถึงที่มาและความชั่วร้ายท่ีแต่ละคนกระท�ำในขณะมีชีวิตอยู่ 

วฑิฑูภะกระท�ำการเลวร้ายต่อพระบดิาและเข่นฆ่าสังหารผูค้นบรสิทุธิจ์�ำนวน

มหาศาล มาคันทิยาประทุษร้ายต่อพระพุทธเจ้าและสาวิกาของพระองค์   

ความเงยีบของภกิษสุงฆ์ในชมุชนดังกล่าวแสดงให้เหน็ถงึการยอมรบัว่า “ส่ิง

ทีเ่กิดขึน้นัน้คูค่วร”  เมือ่เปรยีบเทียบกรณขีองวฑิฑูภะกับมาคนัทยิากจ็ะเหน็

ความแตกต่างอยูบ้่าง “การลงทณัฑ์” ท่ีสมควรแก่ความผดิแก่พระเจ้าวฑิฑูภะ

กระท�ำผ่านเหตกุารณ์ทางธรรมชาต ิ(การเกดิพายฝุนและน�ำ้หลากกะทันหนั) 

ขณะทีบ่ทลงโทษของมาคันทยิาด�ำเนนิการโดยฝีมอืของผูม้อี�ำนาจคอืกษตัรย์ิ 

(พระเจ้าอุเทน) ความเงียบท้ังสองกรณีมีเหตุผลท่ีชัดแจ้งเมื่อเราย้อนกลับ

ไปอ่านเรื่องราวตั้งแต่ต้นจนจบ เหตุผลต่าง ๆ  ถูกวางไว้ตามล�ำดับของเรื่อง 

กล่าวอย่างรวบรดั ผูป้ระพนัธ์ได้มอบความเป็นธรรมอนัเหมาะสมแล้วแก่ตวั

ละครหลัก โดยเฉพาะบุคคลที่กระท�ำกรรมอันลามกชั่วช้าอย่างวิฑูฑภะและ

มาคัณทิยา ไม่มีความจ�ำเป็นใด ๆ ที่จะให้ภิกษุสงฆ์ถามถึงวิฑูฑภะและมา

คันทิยาอีกต่อไปเพราะเรื่องราวมีความชัดแจ้งในตัวเอง การไม่มีค�ำถามคือ

การยอมรบัว่าท้ังสองคนได้รบัสิง่ทีค่วรได้รบั พระอรรถกถาจารย์ก็ไม่จ�ำเป็น

ตอ้งหาค�ำอธิบายใด ๆ  มาโน้มน้าวผู้อ่าน กล่าวให้ชัดกค็ือพระอรรถกถาจาร

ย์ได้ท�ำการตัดสินความเป็นธรรมแก่วิฑูฑภะและมาคันทิยาเรียบร้อยแล้ว

ความเงยีบท้ังสองกรณจีงึไม่ใช่ความเงยีบ หากเป็นเสยีงสะท้อนให้เรา

ทราบมโนทศัน์เรือ่งความเป็นธรรมไม่เพยีงแต่ในเรือ่งเล่าหากแต่สะท้อนถงึ

แนวความคิดของผู้ประพันธ์ในฐานะผู้รู้ทางพุทธศาสนาที่ชาวเถรวาทไทย

ยอมรับกันอย่างแทบจะไม่มีความสงสัยใด ๆ  ในภูมิรู้ของท่านอีกด้วย มาถึง 

ตรงนีเ้ราอาจจะรูส้กึว่าทศันะเก่ียวกับความเป็นธรรมทางสงัคมของพทุธศาสนา

หายไป มีแต่ทฤษฎีความเป็นธรรมที่อิงอยู่กับกฎแห่งกรรมซึ่งปรากฏอย่าง

ชัดแจ้งในฐานะค�ำอธิบายเหตุการณ์ท่ีอาจท�ำให้ความเชื่อใน “ความดีงาม” 

และ “ชวีติอนัมจีรยิธรรมดีงาม” ตามค�ำสอนของพทุธศาสนาถกูท้าทายเท่านัน้ 

ความสัน่คลอนของศรทัธาของพทุธศาสนกิถกูค�ำ้ยนัด้วยทฤษฎีความยตุธิรรม

ตามกฎแห่งกรรม อรรถกถาธรรมบทสองเรือ่งนีท้�ำหน้าท่ีได้อย่างประสบผลส�ำเรจ็

ในกรณนีี ้แต่จรงิ ๆ  แล้ว แนวคิดเรือ่งความยตุธิรรมหรอืความเป็นธรรมทาง 

สงัคมก็ไม่ได้หายไปไหน เพยีงแต่ถกูอธบิายโดยสัมพนัธ์กบัเหตปัุจจยัข้ามภพ 

ข้ามชาติ อันเป็นลักษณะส�ำคัญท่ีปรากฏอยู่เสมอให้วิถีของชาวพุทธท้ังใน

อดีตและปัจจุบัน 

ดูเหมือนว่า ในสองเรื่องเล่านี้ มีแง่มุมที่น่าพิจารณาเกี่ยวกับความเป็น

ธรรมทางสงัคมซ่อนอยู ่มนัปรากฏในจรยิาวตัรบางประการของพระพทุธเจ้า

แต่ผูป้ระพนัธ์อรรถกถาธรรมบทไม่ได้สนใจท่ีจะกล่าวถงึประเด็นนี ้เนือ่งจาก

ไม่ใช่จุดประสงค์หลักของการประพันธ์ 

3.พินิจความเป็นธรรมทางสังคมผ่านจริยาวัตรของพระพุทธเจ้า 

เราจะย้อนกลับไปพิจารณาเหตุการณ์ในเรื่องเล่าของวาสภขัตติยา-



สงขลานครินทร ์|ฉบับสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ 

183

ปีที่ 25 

ฉบับที่ 1

ม.ค.     

-  

เม.ย.

2562

ไม่มคี�ำถามส�ำหรับมาคนัทยิา : พนิจิความเป็นธรรม:...| ชาญณรงค์ บญุหนนุ

182

Vol. 25

No. 1

Jan.

-  

Apr.

2019

วิฑูฑภะและมาคันทิยาอีกครั้งเพื่อพิจารณาประเด็นความเป็นธรรมจากอีก

แง่มมุท่ีสะท้อนออกมาจากจรยิาวตัรของพระพทุธเจ้า ในสองเรือ่งนีม้ปีระเด็น

ถกเถียงที่น่าสนใจไม่น้อย

3.1 ไม่มีโทษทัณฑ์ส�ำหรับวาสภขัตติยา 

เราคงยังจ�ำกันได้ เมื่อพระเจ้าปัสเสนทิปลดพระนางวาสภขัตติยาและ

วิฑูฑภะกุมารลงเป็นทาสในวังเนื่องจากไม่พอพระทัยท่ีชาวศากยะปฏิบัติ

ต่อพระองค์อย่างไร้เกียรติโดยส่งธิดาทาสีมาอภิเษกสมรสด้วย สองสามวัน

ต่อมาพระพุทธเจ้าเสด็จเข้าไปในวัง พุทธด�ำรัสท�ำให้พระเจ้าปัสเสนทิยินดี

คืนสถานภาพของสองแม่ลูกดังเดิม อาจกล่าวได้ว่าพระพุทธเจ้าทรงมีส่วน

ส�ำคัญที่ท�ำให้พระเจ้าปัสเสนทิเปลี่ยนพระราชหฤทัย

เหตุใดพระพุทธเจ้าจึงทรงเข้าไปเกี่ยวข้องกับเรื่องนี้ท้ังท่ีควรจะปล่อย 

ให้เป็นเรื่องภายในวังของพระเจ้าปัสเสนทิ และการกระท�ำของพระพุทธเจ้า 

ครั้งนี้จะน่าเคลือบแคลงในพุทธญานอย่างยิ่ง เมื่อเราคิดถึงเหตุการณ์ต่อมา 

ภายหลงั เมือ่วฑิฑูภะได้สถานภาพคนืมา ทรงเตบิโตแล้วถอดพระเจ้าปัสเสนท ิ

ผู้เป็นพระบิดาออกจากราชสมบัติ ครองราชย์เป็นกษัตริย์แห่งแคว้นโกศล  

น�ำทพัโจมตกีบลิพสัด์ุ สงัหารชาวศากยะจนย่อยยบั ผูบ้รสิทุธิล้์มตายจ�ำนวน 

มาก กบิลพัสดุ์ล่มสลาย ศากยวงศ์แทบไม่เหลือผู้สืบทอดมาตั้งแต่บัดนั้น25   

พระพทุธเจ้าทรงทราบหรอืไม่ว่าการปกป้องวาสภขตัตยิาและวฑิฑูภะครัง้นัน้

จะน�ำไปสู่หายนะของชาวศากยะในอนาคต ถ้าตอบว่าไม่ทรงทราบ ความเป็น 

สัพพัญญูของพระพุทธเจ้าก็น่าสงสัย แต่ถ้าทรงทราบ เหตุใดจึงยังทรงท�ำ

เช่นนัน้ นีไ่ม่ใช่ความไร้ความกรณุาหรอื ? ถ้าเราคดิแบบชาวพทุธปกตทิัว่ไป 

ก็น่าจะตอบได้ว่าพระพุทธเจ้าน่าจะทรงทราบ แม้พระอรรถกถาจารย์ไม่ได้ 

บอกเราว่าพระพทุธเจ้าทรงทราบหรอืไม่กต็าม แต่ถ้าคิดตามข้อมลูในเรือ่งเล่า 

ทีก่ล่าวถงึในภายหลงัตอนเสด็จห้ามทพัของวฑิฑูภะกเ็ป็นไปได้ท่ีจะทรงทราบ 

ว่าจะเกิดอะไรขึน้ สมมตเิราลองจนิตนาการจากแง่มมุทีว่่า พระพทุธเจ้าน่าจะ

ทรงทราบว่าการปกป้องวาสภขัตติยาและวิฑูฑภะครั้งนั้นจะน�ำไปสู่หายนะ

ของชาวศากยะในอนาคต ค�ำถามคือ เหตุใดจึงยังทรงโน้มน้าวให้พระเจ้า

ปัสเสนทิคืนสถานภาพพระมเหสีและพระกุมารแก่สองแม่ลูก น่าสังเกตว่า

พระอรรถกถาจารย์ไม่วเิคราะห์ประเด็นนี ้แต่จะด้วยเหตผุลอะไรก็ไม่ปรากฏ

ถ้าจะพยายามอธิบายส่ิงที่พระพุทธเจ้าทรงกระท�ำ เราอาจมองเรื่องนี้ 

ได้ใน 2 ระดับ คือระดับความสัมพนัธ์เชงิการเมอืงแบบโบราณท่ีต้องในระบบ

เครอืญาตเิป็นเครือ่งมอืส�ำคัญในการสร้างเครอืข่ายอ�ำนาจ  ศากยะเป็นแคว้น

หรอืรฐัเลก็ ๆ  ทีอ่าจได้รบัผลกระทบโดยง่ายจากมหาอ�ำนาจอย่างแคว้นโกศล 

สายสัมพันธ์ระหว่างศากยะและโกศลจึงเป็นสิ่งส�ำคัญ พระพุทธเจ้าอาจทรง

มองเห็นผลกระทบที่อาจจะเกิดขึ้นแก่ชาวศากยะ หากพระเจ้าปัสเสนทิ

ไม่พอพระทัยและอ้างเหตุดังกล่าวโจมตีกบิลพัสดุ์ ในฐานะที่พระองค์ทรง

เป็นลูกหลานของชาวศากยะ26 พระองค์ย่อมจะหาทางสร้างสันติให้เกิดขึ้น

แต่เนิ่น ๆ แง่มุมนี้ออกจะเป็นการเมืองเรื่องครอบครัว แต่เข้าใจได้ เพราะ

พระพทุธเจ้าแม้ทรงบรรลถุงึโลกุตรธรรมแล้ว ก็หาได้ละท้ิงความสมัพนัธ์ทาง 

สังคมและครอบครัวอย่างสิ้นเชิงไม่ แม้ทรงอยู่เหนือโลก พระองค์ก็ยังทรง

สัมพันธ์กับโลก 

เมือ่พจิารณาอย่างละเอียดจากมมุนีจ้ะเหน็เรือ่งความเป็นธรรมแฝงซ่อน 

อยู่ในแนวปฏิบัติของพระพุทธเจ้า ในฐานะท่ีพระพุทธเจ้าทรงเป็นเชื้อสาย

ของชาวศากยะโดยก�ำเนิด ย่อมไม่อาจสละความสัมพันธ์ทางเครือญาติได้ 

เมือ่พระพทุธองค์ทรงพบว่าเจ้าศากยะปฏบิตัต่ิอกษตัรย์ิปัสเสนทิอย่างไม่ให้

เกียรติในฐานะกษัตริย์ท่ีมีศักด์ิเสมอกัน สิ่งนี้เป็นความผิดท่ีเกิดขึ้นในนาม 

ของเจ้าศากยะไม่ใช่ปัจเจกบุคคล พระองค์มีฐานะเป็นทั้งเจ้าศากยะและ  

จุดเริ่มต้นของเหตุการณ์ทั้งหมด พระองค์จึงทรงยอมรับต่อหน้ากษัตริย์ว่า 

ชาวศากยะท�ำไม่ถกูต้อง น่าต�ำหนใินความไม่ชอบธรรมนัน้ แต่ในความเหน็

ของพระองค์ ความผิดท่ีชาวศากยะก่อขึ้นเป็นคนละส่วนกับสิ่งที่สองแม่ลูก

ควรได้รบั วาสภขตัตยิาและกุมารวฑิฑูภะไม่ควรจะได้รบัการลงโทษ เนือ่งจาก 

วาสภขัตติยาไม่ได้มีเจตจ�ำนงอิสระเพียงพอท่ีจะขัดขืนต่อกระท�ำการใด ๆ 

ของเจ้าศากยะและวิฑูฑภะกุมารก็ไม่ควรต้องมาสังเวยโทษจากความผิดท่ี

คนรุ่นก่อนท�ำไว้   



สงขลานครินทร ์|ฉบับสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ 

185

ปีที่ 25 

ฉบับที่ 1

ม.ค.     

-  

เม.ย.

2562

ไม่มคี�ำถามส�ำหรับมาคนัทยิา : พนิจิความเป็นธรรม:...| ชาญณรงค์ บญุหนนุ

184

Vol. 25

No. 1

Jan.

-  

Apr.

2019

หากจะมองว่าวาสภขัตติยาเป็นผู้สมรู้ร่วมคิดในเหตุการณ์หลอกลวง 

พระเจ้าปัสเสนทิเพราะนางปรารถนาอ�ำนาจวาสนา ดังนัน้จงึสมควรได้รบัโทษ

ในข้อหาดังกล่าวด้วยนั่นเป็นเหตุผลน่ารับฟัง แต่ลองจินตนาการถึงสังคม

อนิเดียโบราณทีม่รีะบบนาย-ทาส และระบบวรรณะเล่นบทบาทอย่างเข้มข้น 

วาสภขตัตยิาในฐานะธดิาทีเ่กดิจากทาสีโดยสถานภาพแล้วไม่มสิีทธ์ิแม้จะได้

รบัการยอมรบัว่าเป็นเจ้าหญงิแห่งศากยะ นางไม่น่าจะมอี�ำนาจหรอืสทิธิเ์สยีง

ใด ๆ  ทีจ่ะปฏเิสธแผนการของเจ้าศากยะ ทาสไม่อาจมเีหนอืเจ้านายตน เราจงึ 

เข้าใจได้ว่าวาสภขตัตยิาไม่ได้เป็นตวัของตวัเองในเรือ่งนี ้พจิารณาจากแง่มมุนี ้

เบือ้งหลงัการไกล่เกลีย่ของพระพทุธเจ้าคอืการตระหนกัในธรรม (ความเป็น

ธรรม/ความยตุธิรรม) พระองค์ทรงเหน็ว่าวาสภขตัตยิาและบตุรของนางได้รบั 

“สิ่งที่ไม่ชอบธรรม” การปล่อยวางหรือการนิ่งเงียบในเรื่องนี้จึงเป็นส่ิงท่ีไม่

สมควรไม่ใช่สิ่งที่ถูกต้อง   

โชคดีท่ีวาสภขตัตยิาและกุมารวฑิฑูภะได้รบัการถามถงึความไม่ชอบธรรม 

ทีท่ัง้สองได้รบัการปฏบิตัอิยูบ้่าง แต่กรณมีาคนัทยิาเล่า เหตใุดจึงไม่มใีครถาม 

ถึงนางเลย ?

3.2 มาคันทิยา : ชีวิตที่ไม่ถูกนับ ?

คงจ�ำได้ว่า พระพทุธเจ้าทรงเลอืกท่ีจะสัง่สอนบดิามารดาของมาคันทิยา 

ด้วยค�ำพดูท่ีมผีลกระทบต่อจติใจอย่างรนุแรง ท�ำให้นางเกดิความอาฆาต ตาม

ราวพีระพุทธเจ้าและสาวกของพระองค์ ถึงขั้นใช้แผนลอบวางเพลิงสังหาร

สามาวดีและบริวารอีกจ�ำนวนมาก พระอรรถกถาจารย์ปกป้องพระพุทธเจ้า

ไว้แต่แรกว่า พระพุทธองค์ทรงรู้อยู่แล้วว่ามาคันทิยาจะอาฆาตในพระองค์  

แต่เพราะทรงค�ำนงึถงึอรยิผลทีส่องสามภีรรยาผูเ้ป็นบดิามารดาของมาคันทิยา 

จะพึงได้รับ จึงทรงแสดงธรรมด้วยถ้อยค�ำท่ีรุนแรง การไม่ค�ำนึงถึงความ

อาฆาต (ทีผู่อ้ืน่จะมต่ีอพระองค์) ได้รบัการอธบิายว่าเป็นเรือ่งปกตธิรรมดาของ

พระพทุธเจ้าท้ังหลาย27 นีค่อืการอ้างจารตีของพระพทุธจ้า หมายความว่าการ

กระท�ำของพระพุทธเจ้าในกรณีมาคันทิยาถูกต้องแล้ว บางทีการปกป้อง

พระพุทธเจ้าของผู้ประพันธ์อาจไม่ได้ผ่านการไตร่ตรองอย่างละเอียดถี่ถ้วน  

ประการแรก การปกป้องดังกล่าวนีไ้ม่นบัรวมผลกระทบทีร่นุแรงและยาวนาน

อันเนื่องมาจากการอาฆาตดังกล่าว ผลกระทบที่มีต่อชีวิตผู้อื่นอีก 500 ชีวิต 

ไม่ได้ถูกนับรวมในค�ำอธิบายดังกล่าว ประการที่สอง หากเราเทียบกรณีมา

คันทิยาในเรื่องเล่าหลักนี้กับเรื่องของ “ขุชชุตตรา” ซึ่งเรื่องย่อยอีกเรื่องหนึ่ง 

ที่กล่าวถึงในเรื่อง “สามาวดี”  เราจะพบว่าข้อปกป้องของพระอรรถกถาจาร

ย์ท่ีว่าพระพทุธเจ้าท้ังหลายไม่ค�ำนงึถงึความอาฆาตทีเ่กิดขึน้แก่พระองค์นัน้

ขดัแย้งกับเรือ่งเล่าเก่ียวกับขชุชตุตราอย่างมนียัส�ำคัญ  ขชุชตุตรา-หญงิค่อม

ซึง่เป็นทาสรบัใช้ของสามาวดี นางมหีน้าทีไ่ปซือ้ดอกไม้ท่ีบ้านนายสุมนะมา

ถวายพระนางสามาวดี วนัหนึง่ขชุชตุตราฟังธรรมเทศนาของพระพทุธเจ้าท่ี

บ้านนายสุมนะ นางบรรลุโสดาบัน จึงกลายเป็นผู้เทศนาส่ังสอนให้สามวดี 

และบรวิารบรรลอุรยิผล นางท�ำให้สามาวดีมาสมัพนัธ์กบัพระพทุธเจ้าในฐานะ 

พุทธสาวิกา และมาคันทิยาใช้ความสัมพันธ์ดังกล่าวนี้มาเป็นเหตุล้างแค้น  

ความล�้ำเลิศในด้านการเทศนาของขุชชุตตราท�ำให้นางได้รับยกย่อง

จากพระพทุธเจ้าว่าเป็นสาวกิาผูเ้ลศิในการแสดงธรรม หลงัการเสียชวีติของ 

สามาวดีและบรวิาร พวกภกิษถุามถงึบพุกรรของนางท่ีท�ำให้นางเกดิมาชาตนิี ้

เป็นคนมปัีญญามากจนบรรลโุสดาบนัสามารถแสดงธรรมได้อย่างยอดเยีย่ม 

และบุพกรรมท่ีท�ำให้นางเกิดเป็นหญิงรับใช้28 กรณีท่ีน่าสนใจในท่ีนี้คือ

บพุกรรมทีท่�ำให้นางเป็นหญงิรบัใช้ พระพทุธเจ้าตรสัเรือ่งนีแ้ก่ภกิษทัุง้หลาย 

ว่า ในสมยัของพระพทุธเจ้าพระนามว่ากสัสปะ ธดิาเศรษฐคีนหนึง่ในกรงุพา

ราณสีนัง่สองกระจกแต่งตวัเมือ่ตอนบ่ายวนัหนึง่ เป็นจงัหวะท่ีภกิษณุอีรหนัต์

รูปหนึ่งซึ่งคุ้นเคยกันมักจะเดินทางไปเยี่ยมบ้านของนางในเวลาเย็น ขณะ

นัน้ไม่มหีญงิรบัคนไหนอยูใ่กล้พอจะให้ใช้ธดิาเศรษฐเีรยีกใช้ได้ นางจงึขอให้

ภกิษณุช่ีวยหยบิกระเช้าเครือ่งประดับส่งให้ ความน่าสนใจอยูท่ีค่วามคดิของ

ภกิษณุเีมือ่จะท�ำตามค�ำขอของธดิาเศรษฐ ีพระอรรถกถาจารย์เขยีนว่า “พระ

เถรีคิดว่า ‘ถ้าเราจะไม่หยิบกระเช้าเครื่องประดับนี้ให้นาง นางก็จะท�ำความ

อาฆาตในเราแล้วก็จะบังเกิดในนรก แต่ถ้าจะหยิบให้ นางก็จะเกิดเป็น



สงขลานครินทร ์|ฉบับสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ 

187

ปีที่ 25 

ฉบับที่ 1

ม.ค.     

-  

เม.ย.

2562

ไม่มคี�ำถามส�ำหรับมาคนัทยิา : พนิจิความเป็นธรรม:...| ชาญณรงค์ บญุหนนุ

186

Vol. 25

No. 1

Jan.

-  

Apr.

2019

หญิงรับใช้คนอื่น แต่การเป็นหญิงรับใช้ผู้อื่นย่อมดีกว่าความเร่าร้อนในรก’ 

พระเถรีนั้นอาศัยความเอ็นดูจึงได้หยิบกระเช้าเครื่องประดับให้นาง”29 

ถ้ายึดตามเรื่องนี้ การอาฆาตในพระพุทธเจ้าของมาคันทิยาไม่เพียง

แต่กระทบต่อชีวิตของนางและชีวิตผู้อื่นของนางในชาตินี้เท่านั้น แต่จะมีผล

ท�ำให้นางตกนรกอกีหลายชาตด้ิวย พระพทุธเจ้าทรงกระท�ำเพือ่ผลประโยชน์

ของบดิามารดาของนาง แต่สิง่ท่ีพระองค์ท�ำนัน้ไม่ได้มแีง่มมุทีแ่สดงถงึความ

กรุณาที่มีต่อชีวิตของมาคันทิยาเลย ความกรุณาของพระพุทธเจ้าดูจะเทไป

ทีบ่ดิามารดาของนางจนหมดสิน้ เมือ่พจิารณาจากมมุจรยิศาสตร์ของค้านท์  

(Kantian Ethics) มาคันทิยาได้รบัการปฏบิตัใินฐานะท่ีเป็นทางหรอืเครือ่งมอื 

ไปสูเ่ป้าหมายของคนอืน่เท่านัน้ ตามเรือ่งเล่าใน “สามาวดี” ไม่มตีรงไหนเลยทีบ่อก 

ให้รูว่้านางได้รบัการค�ำนงึถงึ นางจงึมสีถานะเป็นผูถ้กูกระท�ำอย่างไร้เมตตาธรรม 

กล่าวคือ พระพุทธเจ้าทรงท�ำให้ร่างกายอันสวยงามของนางและมีค่าท่ีสุด

ส�ำหรบันางกลายเป็นสิง่ไร้ค่าอย่างส้ินเชงิ ร่างกายของนางถกูท�ำให้เครือ่งมอื 

สูก่ารบรรลธุรรมของผูอ้ืน่ ไม่เพยีงแต่ร่างกายของนางจะถกูลดคุณค่าเท่านัน้ 

ศกัด์ิศรขีองนางซึง่องิอยูกั่บส�ำนกึเก่ียวกับตวัตน (อตัลกัษณ์) ในฐานะสตรคีน

หนึง่ถกูท�ำให้หายไปด้วยธรรมของพระพทุธเจ้า พระอรรถกถาจารย์ดูจะสนใจ 

แค่ว่าเมื่อเทียบกับการที่พระพุทธเจ้าจะได้รับผลกระทบจากการสอนธรรม

ของพระองค์เองแล้ว การบรรลธุรรมขัน้สงูของสองสามภีรรยาเป็นทางเลอืกท่ี

ดีทีสุ่ด พระอรรถกถาจารย์ปกป้องพระพทุธเจ้าโดยพดูถงึความกรณุาในบดิา

มารดาของมาคันทิยาเทียบกับผลกระทบต่อพระพุทธเจ้าเพียงอย่างเดียว 

แต่ไม่ยอมถกประเด็นความไร้เมตตาทีม่ต่ีอมาคนัทยิาทัง้ในชวีติปัจจบุนัและ

อนาคต การไม่ถามถงึตวัตนและศักด์ิศรขีองมาคันทิยาในชาตปัิจจบุนั ซึง่เมือ่ 

สญูเสยีการนบัถอืตนเองไปแล้ว ได้มผีลกระทบต่อคนจ�ำนวนมาก นางกลาย 

เป็นคน “อ�ำมหิต” เพราะความอาฆาตในพระพุทธเจ้า เมื่อยึดเรื่องเล่าของ

ขชุชตุตราเป็นข้อเปรยีบเทยีบ มาคันทิยาจะต้องได้รบัผลกระทบท่ีจะเกิดขึน้

จากจติอาฆาตท่ีมต่ีอพระพทุธเจ้าในชาตต่ิอไป (ตามคตขิองพทุธศาสนา) อกี

ยาวนาน ควรจะกล่าวได้หรอืไม่ว่า ทัง้ชวีติในชาตปัิจจบุนัและชวีติในอนาคต

ของมาคันทิยาไม่ได้การตระหนักแม้แต่น้อย มาถึงจุดนี้ แม้ใช้แนวคิดแบบ

ประโยชน์นยิมมาประเมนิ เรากย็งัพบว่าชวีติของมาคันทยิาไม่ได้ถกูนบัตัง้แต่ 

แรก พระอรรถกถาจารย์อาจไม่ได้ตั้งใจให้เรื่องเล่ามีนัยเช่นนี้แต่ความตั้งใจ

ที่จะน�ำเสนอภาพ “ผู้หญิงที่ดี” อย่างสามาวดีให้เป็นแบบอย่างโดยใช้มาคัน

ทิยามาขับเน้นให้โดดเด่นนั้น ท�ำให้พระอรรถกถาจารย์มองข้ามความเป็น 

มนษุย์ของ “หญงิคนชัว่” อย่างมาคันทิยาไปโดยไม่ตัง้ใจ ท้ังยงัท�ำให้พระพทุธเจ้า 

ขาดความกรุณาอย่างยิ่งยวด และเป็นนักประโยชน์นิยมท่ีลดทอนคุณค่า

ชีวิตอีกด้วย

 ถ้าเรามองเหตุการณ์ทั้งหมดภายใต้กระบวนคิดแบบปฏิจจสมุปบาท

โดยยดึเอาบรบิทของชวีติทางสงัคมในปัจจบุนัเป็นกรอบอธบิาย เราก็จะเหน็

ว่าพระพุทธเจ้าควรต้องมีส่วนรับผิดชอบต่อชะตากรรมของมาคันทิยาด้วย

เพราะความเลวของนางมจีดุตัง้ต้นท่ีพระพทุธเจ้า อย่างไรก็ตาม น่าสนใจว่า 

แม้แต่การพจิารณาโดยอาศัยแนวคดิเรือ่งบพุกรรมเอง กย็งัน่าสงสยัว่าเหตใุด 

ความกรณุาของพระพทุธเจ้าจงึไม่แผ่ไปถงึมาคันทยิา เหมอืนท่ีความกรณุาของ 

ภกิษณุแีผ่ไปถงึธดิาของเศรษฐใีนเรือ่งเล่าเก่ียวกบัขชุชตุตราของพระพทุธเจ้า 

ค�ำอธิบายที่เป็นไปได้คือ ในมุมมองของพระอรรถกถาจารย์ มาคันทิยาเป็น

คนชัว่ เช่นเดียวกับวฑิฑูภะ คนชัว่ควรได้รบัการลงทณัฑ์ พระอรรถกถาจารย์ 

ได้แจกจ่ายความยุติธรรมแก่นางอย่างเหมาะสมแล้ว จึงไม่จ�ำเป็นต้องมีค�ำ

อธิบายใด ๆ อีก

  

3.3 ความคู่ควรทางศีลธรรม

ในหนงัสอื “ความยตุธิรรม” ไมเคิล แซนเดล น�ำเสนอวธิพีจิารณาความ

ยุติธรรมจาก 3 ทางคือ สวัสดิการ อิสรภาพและคุณธรรม30 การใช้สวัสดิการ

ประเมินวิถีทีชอบธรรมเป็นข้อพิจารณาของประโยชน์นิยม เสรีนิยมอ้างอิง

ความสมัครใจอย่างอิสระของแต่ละฝ่ายในการตัดสินใจเข้าร่วมพันธกรณี  

การอ้างคุณธรรมมาจากต้นเค้าแนวคิดของอริสโตเติลซึ่งแซนเดลท�ำให้ 

เห็นว่าในบางกรณีนั้น ความชั่วความดีเป็นปัจจัยส�ำคัญที่ท�ำให้เราหยิบยื่น



สงขลานครินทร ์|ฉบับสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ 

189

ปีที่ 25 

ฉบับที่ 1

ม.ค.     

-  

เม.ย.

2562

ไม่มคี�ำถามส�ำหรับมาคนัทยิา : พนิจิความเป็นธรรม:...| ชาญณรงค์ บญุหนนุ

188

Vol. 25

No. 1

Jan.

-  

Apr.

2019

ความชอบธรรมให้แก่ใครสกัคนโดยไม่ต้องลงัเลใจ จากเรือ่งเล่าเก่ียวกับวฑิฑูภะ

และมาคนัทิยา ดูเหมอืนว่าเมือ่พระพทุธเจ้าทรงเลอืกกระท�ำการอย่างใดอย่าง

หนึง่ระหว่างสิง่ท่ีจะมผีลดีงามต่อปัจเจกบคุคลในขณะปัจจบุนักับสิง่ทีจ่ะมผีล

เชิงลบต่อคนจ�ำนวนมากในภายหลังนั้น เกณฑ์ตัดสินแบบประโยชน์นิยม 

(Utilitarianism) หรอืการเน้นสวสัดิการคนส่วนมาก ไม่ใช่สิง่ทีพ่ระองค์น�ำมา 

พจิารณาเป็นแนวทางในจรยิาวตัรเสมอไป ประโยชน์ของคนจ�ำนวนมากไม่ได้ 

ส�ำคัญมากไปกว่าประโยชน์ของปัจเจกบุคคล เมื่อทรงเห็นว่าปัจเจกบุคคล

เหมาะควรทีจ่ะได้รบัคณุค่าบางอย่างท่ีมผีลดีงามต่อชวีติของเขา พระองค์จะ 

ไม่ทรงละเลยท่ียงัประโยชน์นัน้ให้ส�ำเรจ็แก่เขาผูซ้ึง่พระองค์ทรงเหน็ว่าเป็นผู้

เหมาะควรจะได้รับคุณค่าดังกล่าวนั้น โดยไม่ทรงน�ำพาว่าจะมีผลกระทบใน 

เชงิลบต่อผูอ้ืน่หรอืไม่ ดูเหมอืนว่าแบบแผนแห่งความยตุธิรรมทีเ่น้นการปฏบิตัิ 

อย่างเท่าเทียมกันระหว่างมนุษย์ท่ีอิงอยู ่กับแนวคิดแบบกรณียธรรม 

(Deontological theory) ของค้านท์จะถกูใช้กบักรณวีาสภขตัตยิาและวฑิฑูภะ

กุมาร  ตามแนวคดิของค้านท์ (Immanuel Kant 1724-1804) มนษุย์ในฐานะสัตว์

ผู้มีเหตุผล ย่อมมีศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์เท่าเทียมกัน มนุษย์แต่ละคนเป็น

เป้าหมายในตวัเอง เราจงึมพีนัธะทีจ่ะไม่ท�ำให้ใครคนใดคนหนึง่ตกเป็นเหยือ่

เพื่อผลประโยชน์ของผู้อื่นเท่านั้น เราต้องไม่ปฏิบัติต่อผู้อื่นในฐานะที่เป็น 

วถิทีาง (Means) สูเ่ป้าหมาย (End) เพยีงอย่างเดียว31 จากกรณวีาสภขตัตยิา 

และวฑิฑูภะ การเลอืกระหว่างช่วยให้ทัง้สองกลบัมชีวีติดีเหมอืนเดิมกับการ

ปกป้องชวีติของชาวศากยะ พระพทุธเจ้าทรงช่วยคนท้ังสองเพราะค�ำนงึถงึ

ประโยชน์ท่ีคนท้ังสองจะพงึได้รบัและในฐานะทีค่นทัง้สองเป็นมนษุย์เทยีบเท่า 

กับคนอืน่ อย่างไรก็ตาม เรือ่งนีจ้ะแตกต่างออกไปมากในกรณมีาคันทิยา ไม่

ว่าจะมองจากมุมไหน มาคันทิยาได้รับการปฏิบัติในทางที่ยุติธรรมน้อยกว่า

หรืออย่างไม่ยุติธรรมเลยก็ว่าได้ 

เมื่อเราทบทวนรายละเอียดต่าง ๆ จากเรื่องเล่า ความอาฆาตที่มีต่อ

พระพทุธเจ้านัน้ก่อผลกระทบอย่างรนุแรงต่อคนจ�ำนวนมาก ความอาฆาตนีม้ี

จดุเริม่ต้นท่ีการแสดงธรรมด้วยถ้อยค�ำอนัรนุแรงของพระพทุธเจ้า พระพทุธเจ้า

ไม่ทราบหรอืว่าการกระท�ำของพระองค์จะก่อผลกระทบเชงิลบทัง้ต่อมาคนัทิยา

และคนท่ีเก่ียวข้องอย่างมหาศาล พระอรรถกถาจารย์กล่าวปกป้องพระพทุธเจ้า

ว่าพระองค์ทรงทราบและทรงประเมนิแล้วจงึทรงเลอืกแสดงธรรม แต่ถ้าหาก

เราอ่านข้อความระหว่างบรรทดัให้ดีจะพบว่ามาคันทยิาไม่ได้ถกูนบัรวมไว้ใน

การประเมนิคุณค่าของชวีติแต่แรกแล้ว ไม่ว่าจากแง่มมุของประโยชน์นยิมท่ี

เน้นสวสัดิการคนส่วนมาก มาคนัทิยาไม่ได้ถกูนบั ผูท้ีถ่กูนบัมแีต่บดิามารดา

ของเธอและผลกระทบท่ีจะมต่ีอพระพทุธเจ้า ถ้าเรือ่งเล่าทีพ่ระอรรถกถาจารย์ 

กล่าวไว้จรงิ มาคันทยิาไม่ถกูนบัในข้อพจิารณาว่าจะทรงแสดงธรรมแก่บดิา 

มารดาของเธอหรือไม่ การที่พระอรรถกถาจารย์กล่าวปกป้องว่า “โดยปกติ

ธรรมดา พระพทุธเจ้าทรงหลายจะไม่ทรงค�ำนงึถงึความอาฆาต (ในพระองค์) 

ย่อมแสดงธรรมด้วยค�ำนึงถึงบุคคลผู้ควรบรรลุมรรคผลเท่านั้น” ชี้ให้เห็น

ชัดเจนว่ามาคันทิยาถูกปฏิบัติอย่างไม่เสมอภาคในฐานะมนุษย์ผู้หนึ่ง 

ความยุติธรรมจากเกณฑ์จริยศาสตร์ของค้านท์จึงใช้ไม่ได้กับกรณี

ดังกล่าวนี้ แล้วเกณฑ์ไหนจะช่วยให้เราพิจารณาได้ว่าสิ่งท่ีพระพุทธเจ้า

ทรงปฏิบัติในกรณีมาคันทิยานั้นมีความเป็นธรรม การพิจารณาผ่านเรื่อง 

“คุณธรรม” น่าจะช่วยให้เราเข้าใจสิ่งที่พระพุทธเจ้าทรงกระท�ำมากที่สุด แต่

เรือ่งนีจ้ะท�ำให้บทความนีย้ดืยาวออกไปมากจงึจะไม่น�ำเสนอรายละเอียดใน

ทีน่ี ้ประเด็นทีอ่ยากให้ลองพจิารณาคอืการแจกจ่ายความยตุธิรรมหรอืความ

เป็นธรรมในเรื่องเล่าโดยผู้ประพันธ์มากกว่า ซึ่งในที่สุดแล้ว เราจะพบว่าวิธี

การแจกจ่ายความเป็นธรรมแก่ตวัละครหลกัในเรือ่งเล่าสองเรือ่งนีด้�ำเนนิไป

บนแนวคดิเรือ่ง “ความคูค่วรทางศีลธรรม” ซึง่ในทีน่ีส่้วนทีแ่สดงออกอย่างชดั

แจ้งที่สุดคือ ความคู่ควรอันมาจากกฎแห่งกรรม (กรรมในอดีตชาติ) อันเป็น 

คติความคิดพื้นฐานของพุทธศาสนา เมื่อพิจารณาจากแนวคิดเรื่องความ

เป็นธรรม 2 ระดับทีก่ล่าวถงึในตอนต้น ความยตุธิรรมตามกฎแห่งกรรมหรอื

ความเป็นธรรมในระดับสากลจักรวาลเล่นบทบาทส�ำคัญในวรรณกรรม 2 

เรือ่งนีต้ลอดเวลาและถกูน�ำเสนออย่างตรงไปตรงมาด้วยการเน้นผ่านบทบาท 

ตัวละครและการให้ค�ำอธิบายต่าง ๆ ท่ีจะปกป้องประเด็นข้อบกพร่องใน 



สงขลานครินทร ์|ฉบับสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ 

191

ปีที่ 25 

ฉบับที่ 1

ม.ค.     

-  

เม.ย.

2562

ไม่มคี�ำถามส�ำหรับมาคนัทยิา : พนิจิความเป็นธรรม:...| ชาญณรงค์ บญุหนนุ

190

Vol. 25

No. 1

Jan.

-  

Apr.

2019

จรยิาวตัรและความสามารถของพระพทุธเจ้า แต่ความคู่ควรทางศลีธรรมทีแ่จกจ่าย 

ให้แก่ตวัละครฝ่ายชัว่ (วฑิฑูภะและมาคันทยิา) กลบัแสดงออกผ่านความเงยีบ 

(การไม่มใีครถามท้วงถงึความเป็นธรรมทีพ่วกเขาได้รบัหรอืไม่ได้รบั) ขณะ

เดียวกันผูอ่้านอย่างพนิจิพเิคราะห์จะรูเ้องว่าก่อนจะถงึความเงยีบนัน้ เรือ่งราว 

ทั้งหลายได้ถูกน�ำเสนออย่างเป็นขั้นตอนเพื่อให้เห็นว่าพวกเขาได้รับส่ิงท่ี

คู่ควรทางศลีธรรม น่าสงัเกตว่า สิง่ท่ีใช้บอกว่าพวกเขาคูค่วรนัน้ไม่ได้ประเมนิ

จากอดีตชาติหรือกรรมในชาติท่ีแล้ว หากแต่จากพฤติกรรมของตัวละคร

ทั้งหมดที่กระท�ำในชาตินี้ก่อนท่ีพวกเขาจะถึงวาระสุดท้ายของชีวิตนั่นเอง 

กล่าวอย่างตรงไปตรงมา พระอรรถกถาจารย์แจกจ่ายความยุติธรรมแก่มา

คนัทยิาอย่างมอีคต ิและอคตดัิงกล่าวน่าจะวางอยูบ่นฐานคตเิรือ่ง “คุณธรรม

ความดี” โดยที่เห็นว่ามาคันทิยาเป็นหญิงคนชั่ว จึงไม่จ�ำเป็นต้องพิจารณา

ให้เสียเวลาว่ารายละเอียดในชีวิตของนางเป็นอย่างไร มองจากแง่มุมของ

พุทธศาสนามหายาน เมตตาธรรมของพระอรรถกถาจารย์ที่แสดงผ่านเรื่อง 

“สามาวดี” กรณีมาคันทิยามีขอบเขตจ�ำกัด ไม่ได้แผ่ไปถึงชีวิตของมาคันทิ

ยาแต่ประการใดเลย

4.บทสรุป : อย่าถามถึงเธอเลย มาคันทิยา

“ความเงียบ” จึงไม่ใช่ความเงียบในอันธกาล หากแต่เกิดขึ้นท่ามกลาง

เสยีงท่ีไม่ได้เปล่งออกมาโดยตรง ผูเ้ขยีนคดิว่าเรือ่งราวเหล่านีส้ะท้อนวธิคิีด 

เก่ียวกับความเป็นธรรมหรอืความยตุธิรรมของพทุธศาสนาในอกีแง่มมุหนึง่ 

ไม่ว่าโดยตัง้ใจหรอืไม่ก็ตาม จารตีท่ีปรากฏในวรรณกรรม “อรรถกถาธรรมบท” 

ให้ความสนใจเป็นพิเศษต่อ (1) ความเป็นธรรมในมิติท่ีก้าวข้ามกาละและ

เทศะปัจจบุนั (2) ท่ีชวีติของมนษุย์ในอดีต ปัจจบุนัและอนาคตถกูเชือ่มร้อยไว้ 

ด้วยกันไว้ภายใต้กฎเกณฑ์ทีม่องไม่เหน็คือกฎแห่งกรรม และ (3) ความเป็น

ธรรมในชวีติปัจจบุนัอาจไม่ใช่เรือ่งราวทีจ่ะต้องถามถงึ หรอืหากจะถามถงึก็จะ 

สามารถอธิบายให้เข้าใจได้ง่ายด้วยสมมติฐานท่ีรับไว้แล้วเก่ียวกับกฎแห่ง

กรรมและแนวคดิเรือ่งการเกดิใหม่ (4) ซึง่เมือ่มคี�ำอธบิายทีส่�ำเรจ็รปูเช่นนัน้  

ความสัมพนัธ์ในเชงิปฏจิจสมปุบาททีจ่ะท�ำให้เราวเิคราะห์แยกแยะความเป็น

ธรรมในแง่มมุของชวีติทางสงัคมในปัจจบุนัก็ถกูเพกิเฉย ทัง้ท่ีบางพระสูตรใน

พระไตรปิฎก32 ได้น�ำเสนอกระบวนการคิดท่ีจะท�ำให้เราเข้าใจสถานการณ์ 

ความวุ่นวายของชีวิตมนุษย์ในปัจจุบันได้อย่างลึกซึ้ง ซึ่งอาจมีผลต่อการ

พจิารณาความเป็นธรรมทางสงัคมได้ละเอยีดและมแีง่มมุทีอ่าจจะละเลยไปทัง้

ในวรรณกรรมและชวีติจรงิของชาวพทุธ (5) แต่เนือ่งมาจากผูป้ระพนัธ์มอีคติ

ต่อปัจเจกบุคคลที่เป็นปฏิปักษ์ต่อศาสนาและต้องการแสดงให้เห็นคุณค่า

แห่งธรรมและความประพฤติท่ีดีงามเป็นหลัก ความเป็นธรรมทางสังคมใน

หลายกรณ ี(โดยเฉพาะกรณท่ีีเกิดกับคนทีต่นเองเชือ่ว่าชัว่ร้าย) จงึไม่ได้เป็น

ประเด็นส�ำคัญที่ต้องน�ำมาพิจารณา

ไม่แน่ว่าการท่ีสงัคมไทยเป็นอย่างทีเ่หน็อยูใ่นปัจจบุนันีอ้าจเป็นผลพวง 

มาจากจารตีเก่ียวกบัความเป็นธรรมหรอืความยตุธิรรมทีน่�ำเสนอไว้ใน “อรรถกถา 

ธรรมบท” ก็เป็นได้ ในสงัคมปัจจบุนั อาจม ี“มาคนัทยิา” มากมายเกดิขึน้ในช่วง 

เวลา 10 ปีมานี ้เมือ่เราเชือ่ว่าเธอชัว่หรอืถกูท�ำให้เป็นคนชัว่แล้ว เราก็ไม่อยาก 

คิดถงึเธอไม่ว่าเธอจะได้รบัความเป็นธรรมหรอืไม่ก็ตาม เราก็มกัจะคิดว่าเธอ 

เหมาะสมแล้วทีจ่ะได้รบัการปฏบิตัอิย่างไม่ยตุธิรรม เพราะนัน่คือความยตุธิรรม

ส�ำหรับเธอ 

เอกสารอ้างอิง

ชาญณรงค์ บญุหนนุ. รายงานวจิยัฉบับสมบรูณ์โครงการ “ความเป็นธรรม 

	 ในพระไตรปิฎก.” กรงุเทพฯ: ส�ำนกังานกองทนุสนบัสนนุการวจิยั  

	 (สกว.), 2550. 

ชตุมิา ประกาศวฒุสิาร. “ความเงยีบทีส่่งเสียง : ผูห้ญงิกบัความรนุแรงทาง 

	 เพศในวรรณกรรมไทยร่วมสมัย” ใน สุวรรณา สถาอานนัท์, บก.  

	 ความเป็นธรรมเชงิวรรณศลิป์. กรงุเทพฯ : วภิาษา, 2552,139-197.

มหาจฬุาลงกรณราชวทิยาลยั. พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจฬุาลงกรณ 

	 ราชวิทยาลยั เล่ม 10. กรงุเทพฯ : มหาจฬุาลงกรณราชวทิยาลยั, 2539.



ไม่มคี�ำถามส�ำหรับมาคนัทยิา : พนิจิความเป็นธรรม:...| ชาญณรงค์ บญุหนนุ

192

Vol. 25

No. 1

Jan.

-  

Apr.

2019

มหาจฬุาลงกรณราชวทิยาลยั. พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจฬุาลงกรณ 

	 ราชวิทยาลยั เล่ม 20. กรงุเทพฯ : มหาจฬุาลงกรณราชวทิยาลยั, 2539.

มหาจฬุาลงกรณราชวทิยาลยั. พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจฬุาลงกรณ 

	 ราชวิทยาลยั เล่ม 28. กรงุเทพฯ : มหาจฬุาลงกรณราชวทิยาลยั, 2539.

มหามกุฎราชวทิยาลยั ในพระบรมราชปูถมัภ์, พระสูตรและอรรถกถา แปล. 

	 เล่ม 55. กรุงเทพฯ : มหามกุฎราชวิทยาลัย, 2542.

มหามกุฎราชวทิยาลยั ในพระบรมราชปูถมัภ์, พระสูตรและอรรถกถา แปล. 

	 เล่ม 40. กรุงเทพฯ : มหามกุฎราชวิทยาลัย, 2543.

มหามกุฎราชวทิยาลยั ในพระบรมราชปูถมัภ์, พระสูตรและอรรถกถา แปล.  

	 เล่ม 41. กรุงเทพฯ : มหามกุฎราชวิทยาลัย, 2543.

ธิติมา พิทักษ์ไพรวัลย์, ผู้แปล. ภารตรัตนะ. กรุงเทพฯ : โครงการเผยแพร่ 

	 ผลงานวชิาการ คณะอกัษรศาสตร์ จฬุาลงกรณ์มหาวทิยาลยั, 2549.

เนือ่งน้อย บณุยเนตร. จรยิศาสตร์ตะวนัตก : ค้านท์ มิลล์ ฮอบส์ รอลส์ ซาร์ทส์. 

	 กรุงเทพฯ :ส�ำนักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 2544.

วรศักดิ์ มหัทธโนบล. พุทธโคดม. กรุงเทพฯ : โอเพ่นบุ๊คส์, 2555.

สฤณ ีอาชาวนนัทกลุ,แปล. ความยุตธิรรม. (แปลจาก Justice : What’s the Right  

	 Thing to Do ? โดย Michael J. Sandel). กรงุเทพฯ: โอเพ่นเวลิด์ส,  

	 2554.

สุวรรณา สถาอานันท์, บก. ความเป็นธรรมเชิงวรรณศิลป์. กรุงเทพฯ :  

	 วิภาษา, 2552.

Korsgaard, Christine M. Creating the Kingdom of Ends. USA. :  

	 Cambridge University Press, 1996.


