
[12] 
 

คุณค่าทางจริยศาสตร์ : พิธีกรรมแกลมอของชาวไทยกูย 
The valuable of ethics : Kallmor ritual of Kuy people 

 
ยโสธารา ศิริภาประภากร 1 

บทคัดย่อ 
พิธแีกลมอของชาวไทยกูยจดักระท าขึ้นเพื่อบูชาดวงวิญญาณของบรรพบุรุษประจ าปี ปฏิบัติกันมาแต่โบราณ  

พิธีแกลมอยังเป็นการพิธีกรรมแห่งการรักษา เยียวยา ผู้ป่วยด้วย และยังเป็นพิธีแห่งการเสี่ยงทายหรือของการคุ้มครอง
รักษาจากดวงวิญญาณบรรพบุรุษด้วย โดยมีคนทรงเรียกว่า “มอ”  เป็นผู้ติดต่อหรือเป็นส่ือกลางระหว่างมนุษย์กับ
วิญญาณผีบรรพบุรุษซึ่งญาติพี่น้องมีความรู้สึกว่าวิญญาณยังคงมีความผูกพันกับครอบครัวสามารถบันดาลให้เกิดส่ิง
ที่ดีงามในการด าเนินชีวิตได้ กลุ่มวิญญาณบุคคลในตระกูลเชื่อว่าเป็นวิญญาณที่ศักดิ์สิทธิ์ ที่ท าหน้าที่คุ้มครองคนใน
ครอบครัว ได้แก่ ปู่ย่าตายาย ผีเจ้าที่เจ้าบ้านเจ้าเรือนหรือวิญญาณศักดิ์สิทธิ์ท่ีประจ าหิ้งรักษาครอบครัว  การประกอบ
พิธีแกลมอจะต้องสร้างโรงพิธีและจัดอุปกรณ์ต่าง ๆ เพื่อใช้ในพิธีโดยจัดชั้นวางของบูชาตามชั้นต่าง เป็น 3 ชั้น ชั้นแรก
เป็นบายศรี พุ่มดอกไม้หรือพุ่มข้าวตอก ขันบูชา ชั้นสอง เป็นผ้า สไบ เครื่องประกอบพิธี ธนู ลูกศร เรือไม้พาย ดาบ ช้าง 
ม้า เส้นประก า ชั้นสามเป็นเครื่องเซ่นและการฟ้อนร าประกอบการเล่นบรรเลงคนตรีด้วยดนตรีพ้ืนบ้านของชาวไทยกูย 

พิธีกรรมแกลมอนี้ที่เป็นตัวบ่งชี้ให้เห็นค่าของส่ิงทั้งปวงได้เป็นอย่างดี และเป็นที่ยอมรับแก่คนหมู่มากว่ามี
คุณค่าในกลุ่มชนชาวไทยกูยมาแต่อดีตพิธีกรรมแกลมอนี้ มีคุณค่าทางจริยศาสตร์ คือ คุณค่าทางความประพฤติของ
คนในสังคม ชุมชนที่เชื่อและการนับถือ มีการแสดงออกซึ่งมิตรไมตรี การเอาใจใส่ การแบ่งปัน และให้ก าลังใจกัน 
ตลอดถึงโครงสร้างทางความเชื่อนี้สามารถควบคุมพฤติกรรมของคนในตระกูล ชุมชน สังคมของชาวไทยกูยได้ ส่ิง
เหล่านี้เป็นคุณค่าทางจริยศาสตร์ คือคุณค่าที่เกิดจากพิธีกรรมทางความประพฤติตามโครงสร้างความเชื่อในพิธีแกล
มอ ศาสตร์ หมายถึง ความรู้ที่เกิดจากพิธีแกลมอ เป็นภูมิปัญญาของบรรพบุรุษที่ถ่ายทอดสู่รุ่นต่อรุ่น มีความรู้ที่
ก่อให้เกิดความประพฤติ ความคิด  การใช้ชีวิต กรอบจารีตประเพณีที่จ าต้องปฏิบัติตาม เป็นการถ่ายทอดภูมิปัญญา
ทางความรู้ด้วยวิธีหน่ึง เป็นคุณค่าทางศาสตร์ด้วย 

 
ค าส าคัญ: คุณค่า  จริยศาสตร์  พิธีกรรมแกลมอ  ชาวไทยกยู 
 

Abstract 
Kallmor is the ritual for ancestor spirit worshiping of Kuy people, inherited from the ancestor from the 

past and is a ritual for healing, forecasting protected the patients by ancestor spirit. “Mor” is a connector who 
connecting to ancestor spirit, they believed that there are Holy Spirits are still with the family and blessed them 
from harmfulness and bad things.The Ritual components is consists of place, worshiping things, cloth, sword, 
elephant and horse images , Baisri and prakum and then they run the ritual with the Kui’s traditional music.The 
ritual indicated the value of the way of life and it has been accepted and important for Kui people from the 

1 รองผู้อ านวยการส านักงานส านักปฏบิัติธรรมจังหวัดสุรินทร์แห่งที่ 2 วัดปา่โยธาประสิทธิ์ ต าบลนอกเมือง อ าเภอเมือง จังหวัดสุรินทร์ 

 



[13] 
 

ancient time. The ritual have the ethical values or values of the society which represented by the Kui people with 
respectfulness, caring, harmony, sharing and cheering and the belief structure can control bad behavior in the 
family or society. These values represented by the Galmore ceremony, it is a local wisdom which inherited from 
an ancestors.it is knowledge which leading to system of thought then action or behavior base on the belief or 
norm for Kui people must practice. 
 
Keywords: valuable,  ethics,  Kalmor ritual,  Kuy people  
 
บทน า 

ชาวไทยกูยที่ อาศั ยอยู่ ในจั งหวัด สุรินทร์ 
บุรีรัมย์ ศรีสะเกษมีคติความเชื่อของกลุ่มชนในแต่ละ
ท้องถิ่น แต่ละกลุ่มชาติพันธุ์ที่อาศัยตามพื้นที่ซึ่งระบบ
สัญลักษณ์ที่ชี้ให้เห็นถึงความเชื่อและพิธีกรรมของแต่ละ
ก ลุ่มนั้ นๆ  ก ลุ่มชาติพันธุ์ ที่มีการสืบเชื้ อสายทาง
สายเลือด ด้วยพิธีกรรมนั้นคือพิธีแกลมอของชาวไทยกูย 
อันมีวัฒนธรรมที่แตกต่างกัน ทั้งนี้มาจากฐานคติทาง 
ความเชื่อ พิธีกรรม วัฒนธรรม ประเพณี หรืออาจเป็น
จารีตขนบธรรมเนียมของแต่ละชาติพันธุ์ที่ก าหนดขึ้นมา
แต่ในอดีต หรือ มาแต่โบราณ ในกลุ่มชาวไทยกูยก็มีการ
ด า เนินชีวิตที่ ได้ รับการสืบทอดมาจากบรรพบุรุษ
กล่าวคือความเชื่อในอ านาจล้ีลับที่ เหนือธรรมชาติ 
วิญญาณบรรพบุรุษ  เทวดา อารักข์  ไสยศาสตร์
คาถาอาคม และ โชคลาง (ศิริพร สุเมธารัตน์, 2553) มี
ความเชื่อและแนวความคิดในการถ่ายทอดและสืบต่อ
กันมาด้วยฐานคติที่ ได้ รับการสืบทอดมาแต่อดีต  
พิธีกรรมแกลมอเป็นการประกอบขึ้นในช่วงเก็บเกี่ยว
ผลผลิตเสร็จในแต่ละปี เมื่อเก็บเกี่ยวเสร็จชาวไทยกูย
นิยมจัดท าพิธีกรรมเพื่อบูชาบรรพบุรุษของตนเองนั้นคือ
พิธีแกลมอ พิธีกรรมนี้จัดขึ้นเพื่อการบูชาดวงวิญญาณ
ของบรรพบุรุษ และวิญญาณที่มีอ านาจเหนือธรรมชาติ
ที่ชาวไทยกูยให้ความนับถือ และในพิธีกรรมนี้เป็นยัง
เป็นพิธีกรรมแห่งการรักษาตามความเชื่อของชาวไทย

กูยด้วย เพราะสาเหตุที่เจ็บป่วยนั้นอาจเกิดจากร่างกาย
และจิตใจที่ไม่สมดุลทางจิตวิญญาณ และเป็นพิธีกรรม
แห่งการท านายทายทักด้วยประการหนึ่งจึงเป็นพิธีกรรม
ที่ศักดิ์สิทธิ์มากของชาวไทยกูยที่ให้ความนับถือและ
ปฏิบัติกันมาตราบจนปัจจุบัน ด้วยพิธีกรรมนี้เองเป็น
ที่มาของโครงสร้างทางสังคม ชุมชน ครอบครัวและ
บุคคล ที่อาศัยพิธีกรรมเป็นจุดร่วมของผู้คนและเป็น
ความหวังใหม่ของบุคคลที่เจ็บป่วยที่รักษาไม่หาย หรือ
เป็นพิธีกรรมที่ให้บุตรหลานได้เข้าใกล้บรรพบุรุษของ
ตนเอง เพื่อท าการขอขมา ลาโทษ ที่ครอบครัวได้ท าผิด
ไป พิธีกรรมนี้เองเป็นโครงสร้างทางความเชื่อที่ชาวไทย
กูยให้ความเคารพและย าเกรงมาก พิธีกรรมจึงเป็นส่วน
หน่ึงในการควบคุมสังคม ชุมชน ครอบครัวที่เกิดมีความ
ขัดแย้งกันขึ้น หรือเป็นตัวก าหนดจารีตประเพณีใน
วัฒนธรรมของชาวไทยกูยด้วยเป็นอย่างดี 

วัฒนธรรมประเพณีชาวไทยกูย 
 วัฒนธรรมความเชื่อในพิธีกรรมและประเพณี

ของกลุ่มชาวไทยกูย ที่อาศัยในจังหวัดสุรินทร์และได้
กระจายการตั้งถิ่นฐานบ้านเรือนตามพื้นที่ และต่าง
อ าเภอแพร่กระจายอยู่ในจังหวัดสุรินทร์ วัฒนธรรมของ
ชาวไทยกูยนั้น แกลมอ และความเชื่อเรื่องศาลปู่ตา มี
รายละเอียดดังต่อไปนี้ 

แกลมอแกลออ ชาวไทยกูยมีความเชื่อในเรื่อง
พิธีแกลมอ เป็นความเชื่อที่ เกี่ยวกับอ านาจเหนือ



[14] 
 

ธรรมชาติ ผีบรรพบุรุษ ชาวไทยกูยเชื่อว่า ผีมอ คือผู้ที่ท า
หน้าที่ติดต่อส่ือสารกับผีบรรพบุรุษทั้งผีบรรพบุรุษที่เป็น
ผู้หญิงและผู้ชาย ถ้าผีบรรพบุรุษเป็นผู้ชายมาเข้าร่าง ออ 
ถ้าผีบรรพบุรุษเป็นผู้หญิงมาเข้าร่าง มอ ในสายตระกูล
หน่ึงจะมีผู้หญิงในตระกูลนั้นๆ เป็นมออยู่หนึ่งคนซึ่งเป็น
การสืบเชื้อสายทางแม่ เป็นการสืบเชื้อสายมาทาง
สายเลือด 

ส่วนชาวไทยกูยความเชื่อที่ส าคัญอีกอย่าง
หน่ึง คือ ความเชื่อเรื่องศาลปู่ตา (หยะจั๊วหรือยะจั๊ว) ที่มี
รูปปั้นเป็นสัญลักษณ์ ชาวบ้านจะประกอบพิธีเซ่นไหว้
คือ การเซ่นปู่ตาในเดือนสามและเดือนหก เพื่อความ
เป็นสิริมงคลและขจัดปัดเป่าส่ิงที่ไม่ดีงามทั้งหลายให้
พ้นไป ในเดือนหก จะเซ่นไหว้ขอฝนให้ถูกต้องตาม
ฤดูกาล ในเดือนสามเซ่นไหว้เพื่อขอบคุณปู่ตาที่ดล
บันดาลให้ได้ข้าวปลาอาหาร  พืชผลที่สมบูรณ์  ศาลปู่
ตานี้เป็นศาลประจ าหมู่บ้านชาวไทยกูยชอบสร้างไปทาง
ทิศตะวันตกบ้านหันหน้าศาลไปทางทิศตะวันออกเมื่อ
ถึงฤดูกาลหน่ึงจะมาท าการเซ่นไหว้ร่วมกัน             

ความเปน็มาของพิธีกรรม แกลมอ 
ความเป็นมาของพิธีกรรมแกลมอมีการสืบ

ทอดและปฏิบัติมาตั้งแต่บรรพบุรุษ หรือตั้งแต่ โบราณ 
ถือว่าเป็นพิธีกรรมที่ศักดิ์ สิทธิ์มากไม่สามารถระบุ
ระยะเวลาที่เกิดขึ้นได้ชาวไทยกูยที่เป็นลูกหลานได้พูด
กันว่าเกิดมาก็เห็นเลยแม้นทุกวันก็เห็นอยู่  แกลมอเป็น
การประกอบพิธีกรรมในแต่ละตระกูล หรือ การบูชา
บรรพบุรุษของตนเอง ที่เป็นตระกูลของตนเอง เป็นการ
บูชาประจ า ถ้ามีผู้ท าพิธีกรรมแกลมอ อยู่ก่อนแล้วหาก 
ผู้ประกอบพิธีกรรมในตระกูลเสียชีวิตลงก็จะมอบการ
ประกอบพิธีกรรมแกลมอ ให้แก่บุตรหลานโดยจะเลือก
มอบให้แก่บุคคลผู้มีความสนใจและคิดว่าจะสามารถ
รับรองยึดถือตามที่เคยปฏิบัติมาได้ ทั้งนี้ผู้ที่จะรับเป็นผู้
ประกอบพิธีกรรมต่อจากบรรพบุรุษจะไม่รู้ว่าตนเอง

จะต้องผู้ประกอบพิธีกรรมแกลมอ  ต่อจากบรรพบุรุษมา
ก่อนจะรู้ก็ด้วยปรากฏอาการเจ็บป่วย หรือ อาการทาง
ประสาท เช่น  อาจมีอาการคล้ายคนบ้า เ สียสติ   
เจ็บป่วยในระยะเวลายาวนาน (ประทีป แขรัมย์, 2535) 
แม้จะได้รับการรักษาจากแพทย์แผนปัจจุบันก็ตาม  
ความเชื่อพิธีกรรมแกลมอ เป็นพิธีกรรมที่จัดขึ้น เพื่อการ
รักษาพยาบาลผู้ป่วยไข้ของชาวไทยกูย โดยมีคนทรง
เรียกว่า “มอ” ผู้ท าหน้าที่ติดต่อหรือเป็นส่ือกลางระหว่าง
มนุษย์กับวิญญาณของผีบรรพบุรุษ ญาติพี่น้องมี
ความรู้สึกว่าวิญญาณยังคงมีความผูกพันกับตนเอง 
ผู้รับการถ่ายทอด หรือครอบครัวผู้บูชาอยู่และสามารถ
ให้เกิดเหตุการณ์ต่างๆ ได้ทั้งด้านดีและไม่ดีผีเข้าสิงใน
ตัวของร่างทรงนอกจากจะเป็นกลุ่มของวิญญาณบุคคล
ในตระกูลแล้ว ยังหมายรวมถึง เจ้าพ่อหลักเมือง  เจ้าแม่
นางไม้ หรืออารักษ์ที่สถิตตามที่ต่างๆ ด้วยจะเชื่อว่าเป็น
วิญญาณที่ศักดิ์สิทธิ์ที่ท าหน้าที่คุ้มครองคนและสถานที่
หรือ ผีหลักเมืองซึ่งท าหน้าที่คุ้มครองรักษาบ้านเมือง
นั้นๆ ด้วย (ยโสธารา ศิริภาประภากร, 2556) การจัดพิธี
แกลมอของชาวไทยกูยในแต่ละครั้งจะต้องสร้างโรงพิธี
และจัดอุปกรณ์ต่างๆเพื่อใช้ในพิธี ดนตรีที่ใช้ในพิธีแกล
มอชาวไทยกูย (ประทีป แขรัมย์, 2535) จะเป็นท านอง
เฉพาะ หรือเรียกว่าเพลงแกลมอก็ได้ เครื่องดนตรีจะมี
เฉพาะ แคน โทน เท่านั้น บางพื้นที่จะประกอบด้วยด้วย
ฉ่ิง หรืออาจใช้เครื่องเสียงช่วยเพื่อให้มีเสียงที่ดังและ
สนุกยิ่งขึ้นจัดได้ว่าเป็นประเพณีพิธีกรรมที่ชาวไทยกูยให้
ความร่วมมือให้การช่วยเหลือในพิธีกรรมและมาร่วมใน
พิธีกรรมด้วย 

ความเชื่อของชาวไทยกูย 
ความเชื่อนั้นได้ส่งผลให้เกิดพิธีกรรม ขั้นตอน 

องค์ประกอบ กระบวนการพิธีตามรูปแบบวัฒนธรรม
ประเพณีของกลุ่มชนในพื้นที่  หรือท้องถิ่นนั้นเป็น
ประการส าคัญ  และตั วพิ ธี ก ร รมนี้ ส ามารถ เป็น



[15] 
 

ตัวก าหนดจารีตเพื่อให้ปฏิบัติรวมกัน พร้อมกัน และ
แบบเดียวกันอีกด้วย ดังเช่น ความเชื่อที่เกี่ยวกับภูตผี 
วิญญาณบรรพบุรุษ  โชคลาง วัน เดือน ปี ร้าย ดี วันขึ้น 
วันตก ที่ประกอบแล้วดีมีโชค หรือกระท าพิธีกรรม
บางอย่างแล้วจะส าเร็จได้ตามประสงค์  ยอมเป็น
ตัวก าหนดระเบียบแบบแผนบางอย่างขึ้นด้วย ความเชื่อ
ที่เกี่ยวกับอ านาจไสยศาสตร์ มนต์ หรืออาคม หรือ
เครื่องรางของขลัง  เป็นต้น มนุษย์จึงน าเอาแนวความ
เชื่อนั้นๆ  มาถือปฏิบัติในกลุ่มของตนผู้นับถือด้วย      
(อิสราพร จันทอง, 2537) ตามความเชื่อที่ตนมีอยู่และ
วัฒนธรรมที่อยู่อาศัยในพ้ืนถิ่นน้ัน เหตุเกิดความเชือ่อาจ
มีเหตุ เช่น เกิดจากความกลัวภัยอันตราย กลัวในอ านาจ
ที่ตนมองไม่เห็น อ านาจเหนือธรรมชาติ  หรือภูตผี
วิญญาณ หรืออาจมีพลังอ านาจไสยศาสตร์อื่นๆ ที่ให้
โทษแก่ตนเองและครอบครัวได้ ต่อมามีความกลัวเรื่อง
ของวิญญาณของบรรพบุรุษ ตลอดถึงดวงวิญญาณผู้
กล้าหาญในชุมชนของตนที่ล่วงลับไป เมื่อเกิดความ
หวาดกลัวในส่ิงเหนือธรรมชาติจึงต้องมีการบวงสรวง
บูชา เซ่นไหว้ ความเชื่อเหล่านี้ยังยึดถือปฏิบัติอยู่เป็น
ความเชื่อดั่งเดิมที่คนในชุมชนนี้ได้ยึดถือสืบทอดต่อกัน
มา (ศิริพร  สุเมธารัตน,์ 2553) ความเชื่อดั้งเดิมของชาว
ไทยกูย มีความเชื่อที่พัฒนาการมาจากอ านาจเหนือ
ธรรมชาติ อ านาจลึกลับของมิติอื่นของวิญญาณซึ่ง
เรียกว่าผีหรือวิญญาณ (วิลาสินี ศรีนุเคราะห์, 2543) 
ความเชื่อชาวไทยกูย ในเรื่องผีวิญญาณว่ามีพลังอ านาจ
สามารถเข้าสิงมนุษย์ได้หรือสามารถติดต่อกับมนุษย์ได้
โดยเข้าร่างมนุษย์  

 พิธีกรรมแกลมอ 
พิธีกรรมแกลมอของชาวไทยกูยนี้เป็นความ

เชื่อในพิธีกรรมที่มีความสัมพันธ์กันในภาวะแบบความ
เชื่อถือแล้วน้อมรับมาและปรับใช้ ให้เข้ากับการด าเนิน
ชีวิตและสังคมส่ิงแวดล้อมความสัมพันธ์ระหว่างความ

เชื่อกับพิธีกรรมจะพิจารณาได้โดยอาศัยความเชื่อ ดัง
ค าอธิบายต่อไปนี้ ความหมายในค าว่า เชื่อ หมายถึง
เห็นตามด้วยมั่นใจในพิธีกรรมและไว้ใจในบรรพบุรุษ
ของตน  (พจนานุก รม ราชบัณฑิตยสถาน  ฉบับ
ราชบัณฑิตยสถาน, 2542) ความเชื่อ (Belief) หมายถึง 
เห็นด้วยและนับถือ (มานิต มานิตเจริญ, 2514) ใจ
ยอมรับว่าจริงเป็นผลอันเนื่องมาจากความคิดและ
ความรู้สึกของตัวเองโดยไม่มีการพิสูจน์   เป็นทัศนคติ
ของแต่ละบุคคลในการที่จะยอมรับส่ิงที่ได้รู้ได้เห็นของ
ตัวเองโดยไม่ต้องการเหตุผลที่จะมาอธิบาย และเป็น
การยอมรับอันเกิดอยู่ในจิตส านึกของมนุษย์ต่อพลัง
อ านาจเหนือธรรมชาติที่เป็นผลดี ผลร้ายต่อมนุษย์หรือ
ชุมชน แม้ว่าอ านาจเหนือธรรมชาติเหล่านี้ไม่สามารถ
พิสูจน์ได้ว่าเป็นความจริงแต่เป็นมนุษย์ในสังคมหนึ่ง
ยอมรับและให้ความย าเกรง (ธวัช ปุณโณทก, 2528) 
การยอมรับหรือการยึดมั่นนี้อาจมีหลักฐานท่ีจะพิสูจนไ์ด้
หรือไม่มีหลักฐานที่จะพิสูจน์ ส่ิงนั้นให้ เห็นจริงก็ได้ 
(ทัศนีย์  ทานตวณิช, 2523) พิธีกรรมแกลมอ เป็นพิธี
ศักดิ์ สิทธิ์ ของชาวไทยกูยมีการนับถือกันมานาน 
อาจารย์ใหญ่จะเป็นผู้ประกอบพิธีและสามารถส่ือสาร
กับวิญญาณบรรพบุรุษได้เป็นพิธีกรรมที่ ส่ือสารกับ
วิญญาณ การประกอบพิธีกรรมแกลมอนี้ เป็นการบูชา
ประจ าปีของชาวไทยกูย บางอาจจัดบูชา 3 ปี ครั้ง หรือ 
2 ปีครั้งก็ได้ตามความสะดวกของครอบครัวที่จะจัดท า
พิธีด้ วยพิธีแกลมอเป็นการประกอบพิธี  เซ่นไหว้
วิญญาณของบรรพบุรุษและอัญเชิญวิญญาณของ
บรรพบุรุษมาเข้าทรง โดยผ่านร่างทรง หรือคนในตระกูล
ที่บรรพบุรุษได้เลือกให้เป็นร่างทรง เพื่อที่จะมาเข้าทรง
ในแต่ละปีของฤดูกาล เซ่นไหว้บรรพบุรุษนั้นเองโดยการ
ประกอบพิธีกรรมเข้าทรงในสายตระกูลนี้เป็นการเล้ียง
ดวงวิญญาณบรรพบุรุษ  ตลอดถึงผีบ้าน ผีเรือน อันเป็น
ผู้ดูแลครอบครัวที่มีการเข้าทรงนี้เหตุเพราะ คนในสาย



[16] 
 

ตระกูลไม่สบายเจ็บป่วยอันหมดทางที่จะรักษาได้ในทาง
วิทยาศาสตร์ปัจจุบันเพื่อเชิญดวงวิญญาณบรรพบุรุษ
มาเข้าทรงเพื่อท านายว่าเป็นอะไรท าผิดอะไรมีส่ิงไดที่
ต้องแก้ไขและจะรักษาอย่างไรพิธีกรรม และเตรียม
ส่ิงของเครื่องใช้ต่างๆ เพื่อใช้ในพิธีกรรมโดยจะได้มาร่วม
ในพิธีกรรมและเตรียมส่ิงของเครื่องใช้ต่างๆเพื่อใช้ใน
พิธีกรรมโดยจะได้รับความร่วมมือจากญาติพี่น้องและ
เพื่อนบ้านเป็นอย่างพิธีกรรมแกลมอของชาวไทยกูยเป็น
พิธีกรรมที่จัดกระท าขึ้นเพื่อมุ่งเน้นการรักษาพยาบาล
ผู้ป่วยในระดับครอบครัว ชุมชน มีการประกอบพิธีขึ้น
สืบเนื่องกันมาแต่โบราณเป็นพิธีกรรมที่จัดขึ้นเพื่อการ
รักษาพยาบาลผู้ป่วยไข้ของชาวไทยกูยโดยมีคนทรง
เรียกว่า“มอ” ผู้ท าหน้าที่ติดต่อหรือเป็นส่ือกลางระหว่าง
มนุษย์กับวิญญาณของผีบรรพบุรุษ   

พิธีกรรมกับความเชื่อสู่การรักษาและ     
สืบทอด 

 ใ น ค ว า ม ห ม า ย ข อ ง พิ ธี ก ร ร ม นั้ น โ ด ย
ความหมาย คือ ส่ิงที่แสดงพฤติกรรมที่บ่งบอกถึงความ
เชื่อของบุคคลในสังคมที่แสดงออกในรูปแบบลักษณะที่
แตกต่างกันออกไปตามจุดประสงค์ โดยแบ่งพิธีกรรม
เกี่ยวกับชีวิตและพิธีกรรมที่เป็นมงคลซึ่งพิธีกรรมที่
เกี่ยวกับชีวิตจะเป็นพิธีกรรมที่มุ่งความเจริญรุ่งเรืองต่อ
ชีวิตโดยตรง มุ่งที่จะบวงสรวงส่ิงศักดิ์สิทธิ์ที่มีฤทธิ์ เดช
บันดาลให้ความคุ้มครองดูแลปกป้องรักษาให้ปราศจาก
โรคภัยไข้ เจ็บ ไม่มี ส่ิงชั่ วร้ายมารบกวนให้ เกิดภัย
อันตรายให้มีสุขภาพร่างกายแข็งแรงสมบูรณ์มีอายุยืน
รวมทั้งให้เกิดความอุดมสมบูรณ์  (ศิริพร สุเมธารัตน์, 
2553) และเป็นส่วนประกอบของศาสนาซึ่งประชาชนให้
ความสนใจมาก  และพยายามปฏิบัติอย่างตามอย่าง
เคร่งครัด  พิธีกรรมบางอย่างอาจมีลักษณะผสมผสาน
ระหว่างศาสนาและไสยศาสตร์หรือมีส่วนประกอบของ
หลายศาสนาผสมกันท้ังในด้านความเชื่อและการปฏิบัติ  

หรือการประสานความเชื่อต่างๆ เข้าด้วยกันจนเกือบจะ
เป็นเนื้อเดียวกัน (สมพร เกษมสุขจรัสแสง, 2526) ใน
พิธีกรรม มีการการบูชาแบบอย่างหรือแบบแผนต่างๆ ที่
ปฏิบัติ ในแบบเดียวกับทางศาสนา (พจนานุกรม
ราชบัณฑิตยสถาน ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542)  
ค าว่า พิธีการ (Rite) พิธีตามประเพณีทางศาสนาหรือใน
โอกาสส าคัญพิธีกรรมจะก่ออ านาจพิเศษขึ้นมาเป็นการ
เพิ่ มพลังและสี สันอ านาจให้ แก่ การด า เนินชี วิ ต  
(Richard Lawrence, Unlock Your Psychic Powers, 
2542)  เป็นรูปแบบของพฤติกรรมหรือการท าพิธี 
(Denny Sergeant, Global  Ritualism, 2542) สรุปได้
ว่าพิธีกรรมคือพฤติกรรมที่กระท าขึ้นเพื่อสนองโลกียวิสัย
ความต้องการบางประการของผู้ประสงค์ที่จะประกอบ
พิธีกรรม เพื่อหวังความส าเร็จในบางอย่างนั้นเอง หรือ
เพื่อความสูงส่งทางจิตวิญญาณซึ่งมีความศักดิ์สิทธิ์โดย
ถูกต้องตามกฎหมายประเพณีการส่ังสมของวัฒนธรรม
และเป็นที่ยอมรับของคนทั่วไปจะต้องเป็นการกระท าที่
ปลุกเร้าหรือเรียกร้องให้เกิดปฏิกิริยาหรือ อารมณ์ได้ 
(พระเฑียรวิทย์ อตฺตสนฺโต, 2548) ซึ่งจะมีอิทธิพลมาก
ส าหรับประชาชนทั่วไปท่ีมีความต้องการในความส าเร็จ
ในพิธีกรรมนั้นๆ อยู่ทั้งอดีตจนถึงปัจจุบันนี้  โดยความ
เชื่อส่งผลให้เกิดวัฒนธรรมพิธีกรรมต่างๆ  ขึ้นและ
ก าหนดจารีตประเพณีที่จ าต้องปฏิบัติตาม อาทิเช่น 
ความเชื่อเกี่ยวกับวิญญาณบรรพบุรุษ และเทวดาที่
รักษา โชคลาง อ านาจลึกลับ เป็นต้น ชาวไทยกูยจึง
น าเอาความเชื่อนั้นมาถือปฏิบัติในกลุ่มของตนเป็นอีก
กลุ่มหนึ่งที่มีความเชื่อเรื่องผีวิญญาณบรรพบุรุษ และ 
เทวดา หรือของรักษา แม้นความเชื่อที่เกี่ยวข้องกับ เวท
มนต์คาถาไสยศาสตร์ มนต์ด าความเชื่อเรื่องโชคลาง ที่
มีความเชื่อที่ค่อนข้างสูงความเชื่อส่วนใหญ่รวมอยู่กับ
พิธีกรรมอันผูกพันกับชีวิตประจ าวัน การเกิด กายตาย 
อาชีพ  ความผูกพันในสังคมและท้องถิ่นที่อยู่อาศัย  เช่น  



[17] 
 

ผีปู่ตา ผีบรรพบุรุษ  พิธแีกลมอหรือที่เรียกเป็นภาษาของ
ชุมชนว่า “แกลมอ” พิธีแกลมอนั้นคือการเข้าทรงเพื่อส่ือ
กับวิญญาณของบรรพบุรุษ เพื่ออาศัยอ านาจเหล่านั้น
มารักษา เ ส่ียงทาย ท านายทายทัก และขอความ
คุ้มครอง ให้อยู่เย็นเป็นสุขเพื่อความเจริญงอดงาม  

องค์ประกอบของพิธีแกลมอ 
1.  องค์ประกอบของพิธีกรรมแกลมอ มีดังนี้  

ความเชื่อในพิธีแกลมอนั้นเป็นความเชื่อที่ชาวไทยกูย
นับถือมาแต่โบราณและสืบทอดจากรุ่นสู่รุ่น การจัด
พิธีกรรมมีองค์ประกอบ หลักๆ คือ  

2.  อาจารย์ ผู้ประกอบพิธีกรรม คือ ผู้น า
กระท าพิธีกรรม  

3.  ผู้เข้าร่วมพิธีกรรม คือ ผู้มาร่วมในพิธีกรรม
แกลมอเพื่อการบูชาร่วมกันในกิจกรรมเดียวกัน   

4.  วัน เวลา ที่ใช้ในประกอบพิธีกรรม จ าเป็น
ส าหรับการประกอบพิธีกรรมยกเว้นวันพระ วันส าคัญ
ทางพระพุทธศาสนา วันเข้าพรรษา ออกพรรษา เป็นต้น  

5.  สถานที่ที่ใช้ในการประกอบพิธีกรรม จะใช้
สถานที่โล่งโปร่ง โดยมากจะเป็นลานหน้าบ้าน เพราะ
สามารถรับผู้มาร่วมในพิธีกรรมได้ เป็นต้น   

ขั้นตอนในการจัดเตรียมของพิธีแกลมอ 
1. ขั้นตอนในการจัดเตรียมก่อนวันประกอบ

พิธีแกลมอ เช่น การจัดโรงพิธีกรรม การบอกกล่าวแก่ผู้
มาร่วมงาน และการจัดเตรียมส่ิงของส าคัญในพิธีกรรม 
การติอดต่อหมอโทน หมอแคน เพื่อให้รู้วันก าหนดการ
ล่วงหน้า เป็นต้น 

2. การเตรียมเครื่องพิธีกรรม เครื่องบูชาครู   
แกลมอ เครื่องบูชาดนตรี ครูก าเนิด (ของรักษา  เครื่องเซ่น 
และเครื่องประกอบในพิธีกรรมช้าง ม้า ปืน ประก า เครื่อง
ประกอบในการเข้าทรง เครื่องแต่งกาย เส้ือผ้า เครื่อง
ดนตรีดนตรีท่ีใช้บรรเลงในการประกอบพิธีกรรมแกลมอ   

ในพิธีแกลมอนั้นขั้นตอนการประกอบพิธีที่เห็น
ได้อย่างชัดเจนและเป็นขั้นตอน หลัก มีดังนี้ ขั้นตอน
หลักนั้นแม่มอ หรือผู้น าประกอบพิธีกรรมจะเป็นผู้น า 
โดยเริ่มจากการจุดธูปเทียนเพื่อบอกกล่าวแด่พระภูมิเจ้า
ทีแ่ละวิญญาณของบรรพบุรุษเพื่อให้มาร่วมในพิธีกรรม
นี้  ต่อไปเจ้าภาพจะถวายขันบูชาครูแก่แม่มอและถวาย
แก่ครูดนตรี ต่อจากนั้นดนตรีเริ่มบรรเลงเพลงเพื่อเป็น
การบูชาครู หัวหน้าหรือ ครูใหญ่ จะได้เริ่มท าการอัน
เชิญผีบรรพบุรุษมาเข้าทรง โดยอันดับแรกครูมอจะเป็น
ฝ่ายเข้าทรงก่อนยังไม่อนุญาตให้บุคคลอื่นๆ เข้าในที่ปะ
ร าพิธีกรรมเพราะช่วงนี้เป็นการท าพิธีปัดเสียดจัญไรให้
ออกจากปะร าพิธี เพื่อไม่ให้เกิดอันตรายแก่บุคคลอื่นได้
ในขณะท าการเข้าทรงนั้นเอง เพื่อขับไล่เสนียดจัญไร
และมากินอาหารที่จัดเตรียมไว้ครูมอจะนุ่งโจงกระเบน
ด้วยผ้าขาว สวมเ ส้ือขาวคล้ายพราหมณ์เรียกว่า      
หมอเฒ่า หมายถึง ผู้อาวุโสที่เป็นที่เคารพยิ่งและมีฤทธิ์
เก่งกล้าอันหมายถึงความรวมถึงครูมอ ด้วยตาเฒ่าจะ
น าดาบออกจากฝักแล้วร่ายร าไปรอบบริเวณที่ก าหนด 
ปะร าพิธี 3 รอบ แล้วร่ายร าไปยังบริเวณ  กระทง บริเวณ
นั้นจะก าหนดคนไว้ 1 คน  คอยจุดไฟที่กระทงหลังจาก
ครูมอร าเวียนขวาได้ 3 รอบแล้วฟันเป จากนั้นครูมอก็จะ
ใช้ดาบฟันลงไปที่เปให้ล้มลง บุคคลที่จุดไฟก็จะน าเป
และส่ิงของในนั้นไปโยนทิ้งให้ห่างไกลแล้วพูดบอกผี
อาระ ต่างๆ มีผีร้ายให้เอาไปกินให้ห่างอย่ามาเกี่ยวข้อง
ในบริเวณโรงปะร าพิธีกรรม  จากการสัมภาษณ์พบว่าผี
ที่มาเข้าสิงในร่างของผู้แกลมอหรือในร่างทรงที่ เมื่อ
เข้าทรงแล้วจะไม่ค่อยพูดจาเท่าไหร่นักส่วนมากจะมา
ชมเชยส่ิงของเครื่องบูชา  เครื่องสังเวย ที่ได้จัดเตรียม
ท่านจะมาให้ศีลให้พรเท่านั้น ในการประกอบพิธีกรรม
แกลมอทุกที่นอกจากจะมี มอ ที่คอยเข้าทรงแล้วจะมี
ญาติๆ ผู้ที่เคยร่วมพิธีกรรมจะเข้าไปอยู่บริเวณใกล้ๆ กับ
การเข้าทรง ทั้งนี้เพื่อคอยให้ผีเข้าทรงเต็มรูปเต็มร่างคอย



[18] 
 

ประแป้งฉีดน้ าหอมขณะที่มอก าลังเข้าทรงเพื่อให้ผีเข้า
ได้เร็วขึ้น  คอยสอบถามว่าใครเข้ามาและค่อยเป็นส่ือ
เรียกหาบุตรหลานให้เข้าไปกราบไหว้ผีบรรพบุรุษ
ตลอดจนคอยรับ ส่ง เส้ือผ้าให้แกลมอสวมใส่น าส่ิงของ
เครื่องบูชาเข้าให้ (ประทีป แขรัมย์, 2535) การรักษา
ด้วยพิธีแกลมอการรักษาโรคผู้ป่วยด้วยพิธีกรรมแกลมอ
เป็นการเชิญวิญญาณบรรพบุรุษมาช่วยขจัดโรคภัยไข้
เจ็บและปัดเป่าเสนียดจัญไรต่างๆ ครูมอที่สามารถให้
การรักษาและการประกอบพิธีกรรมแกลมอจะจัดขึ้นที่มี 
2 ลักษณะคือในขณะผู้ป่วยที่มีอาการหนักจะประกอบ
พิธีกรรมเมื่อใดก็ได้ อีกช่วงหนึ่งจะจัดการประกอบ
พิธีกรรมในเดือน 3-5 ซึ่งเป็นช่วงเวลาที่นิยมกระท ากัน
ทั้งนี้อาจเป็นฤดูที่เก็บเกี่ยวเสร็จหรือเป็นบางกรณีที่ได้
บนบานไว้เมื่อครั้งเจ็บป่วยในช่วงฤดูกาลอื่นๆ ตลอด
กระทั้งเคยสัญญาณไว้ว่าจะเล้ียงดูเล้ียงรับรอง  

ครูมอร่ายร าและร่างทรงผู้ร่วมเข้าพิธีกรรมร่วม
ร า  จากการวิจัยท่าร่ายร า หรือ ท่าฟ้อนร าในการเข้าทรง
นั้นจะพบว่ามีขั้นตอนที่ผู้ประกอบพิธีกรรมจะต้องฟ้อน
ร าประกอบการบรรเลงดนตรี ตามเพลงต่างๆ ท่ีพึงพอใจ
และจะถึงขั้นตอนผู้เข้าทรงจะท าพิธีกรรมอัญเชิญดวง
วิญญาณผีบรรพบุรุษ หรือ ครูมอที่รักษาตนอยู่นั้นให้มา
เข้าทรง เสียงดนตรีการบรรเลง สถานที่ ที่พร้อมในการ
สร้างบรรยายการแห่งความศักดิ์ สิทธิ์  มี ผู้คนที่ เข้า
พิธีกรรมตลอดทั้งเครือญาติ พี่น้องที่ร่วมให้ก าลังใจใน
พิธีกรรม ผู้เข้าทรงจะเข้าทรงเต็ม ในการร่ายร าแต่ละ
ครั้งไม่มีแบบแผนท่ีตายตัวแน่นอน เพราะการร่ายร าเกิด
จากวิญญาณเป็นผู้น าการร่ายร าตามจังหวะและลีลา
เหมือนเมื่อครั้งที่ ผู้นั้นยังมีชีวิตอยู่  (ประทีป แขรัมย์, 
2535) การร่ายร าที่ร าไปพร้อมกับขันที่ใช้ในการเข้าทรง
การร่ายร าโดยยกขันครูขึ้นเพื่อชื่นชม การร่ายร าชื่นชม
บายศรี และเครื่องบวงสรวง การร่ายร าในท่ายิงนก       
ขี่ช้าง ชี่ม้า ร ารอบต้นบายศรีในการร่ายร าในแต่ละท่า

นั้นแสดงถึงพฤติกรรมในการท ามาหากิน หรือ ได้เคย    
ขี่ช้าง ขี่ม้า ยิงนก ในเมื่อครั้งที่ตนยังไม่ชีวิตอยู่นั้นเอง  
ซึ่งจะสอดคล้องกับที่สุจิตต์ วงษ์เทศ (2532) ได้กล่าวไว้
ว่า การฟ้อนร าบนภาพเขียนสีในสมัยโบราณเป็นท่า
ฟ้อน เต้น ท่ีบ่บอกถึงเรื่อง การท ามาหากิน  การล่าสัตว์
หรือกิจกรรมในชีวิตประจ าวัน (สุจิตต์ วงษ์เทศ, 2532) 
การร่ายร าประกอบท่าทางการตีเหล็ก ตีทอง ร าดาบ ชื่น
ชมบายศรี  ชมเชยขันครู ขันดอกไม้ เครื่องเซ่นสังเวย  
หาปลา ล่าสัตว์ ต่อนก การร่ายร าเพื่อความสนุกสนาน
ประกอบการแต่งกายด้วยเ ส้ือผ้าใหม่การร่ายร า
ประกอบการออกจับช้างโดยมีช้างต่อไม้ ของ้วง เชือก
ปะก า นอกจากนี้ก็จะเป็นการฟ้อนร าของครูมอ ร ากาบ
เป กระท าตั้งแต่เริ่มต้นของการประกอบพิธีกรรมแกลมอ   

เครื่องในพิธีกรรม 
 การเตรียมเครื่องพิธีกรรม ได้แก่ บายศรี 1 คู่ 

ต้นดอกไม้ 1 คู้ ต้นท าด้วยต้นกล้วยประดับด้วยดอก
จ าปี จ าปา ขัน 5 ขัน 8 ธูปเทียน ขันที่ใช้ในพิธีกรรม 

เครื่องบูชาครูแกลมอ ได้แก่ ขัน 5 ขัน 8 ธูป
เทียนเพื่อประการบูชาปัจจัย 12 บาท 24 บาท ผ้าขาว 
ผ้าไหม 1 ผืน สไบไหม 1 ผืน เหล้า 1ขวด น้ าส้ม 1 ขวด 
เป็นเครื่องบูชาครูใหญ่  

เครื่องบูชาดนตรี ประกอบด้วย โทน 1 แคน 1 
เครื่องบูชาดนตรี ดอกไม้ 5 ดอกกรวย 5 กรวย ธูป 5 
เทียนขาว 2 เล่ม น้ าส้มเหล้า น้ าเปล่า อย่างละ 1 ขวด 
เครื่องเซ่นไหม้มีขนม ข้าวต้ม ข้าวสวย และกับเพื่อเซ่น
ไหว้ครูดนตรี ปัจจัยใส่ครู 24 บาท   

ครูก าเนิด เป็นครูประจ าตนที่แต่ละคนที่มีครู
นั้นจะน าออกมาใส่พานประกอบเป็นที่บูชา ประดุจดั่งมี
วิญญาณสถิตอยู่ ลักษณะเป็นประโจม ประกอบเป็น 3 
ชั้น เจดีย์ท าด้วยไม้ทองหลาง ประดับด้วยใบล าดวน
ตามจ านวนอายุคน หรือประดับด้วยใบตาลที่ผู้เฒ่าผู้แก่
จะชลุลายให้สวยงาม ประกบกัน 4 ทิศ กับรูปสลักเจดีย์



[19] 
 

และมัดด้วยด้วยขาวให้สวยงาม จัดว่าเป็นที่ประจ าของ
วิญญาณของครูผู้รักษาตน หรือเทวดาประจ าศรีษะ
นั้นเอง เครื่องเซ่น  ได้แก่ ขนมขามต้ม น้ าเปล่า เหล้า 40 ดีกรี 
เหล่าสาโท ผลไม้ เป็นต้นส่ิงส าคัญที่ตั้งไว้เพื่อการบูชา 
ในหิ้งมอ เป็นสัญลักษณ์ของบรรพบุรุษ ส่ิงศักดิ์สิทธิ์ 
ประจ าพิธีกรรมแกลมอ หรืออัตลักษณ์ของพิธีกรรม    
แกลมอ มีดังนี้  รูปช้างท าด้วยไม้แกะสลัก รูปม้าท าด้วย
ไม้แกะสลัก  ปืนท าด้วยไม้ เส้นประก าท าด้วยเส้นด้าย 
ส่ิงเหล่านี้เป็นการสืบทอดมาแต่โบราณ ถือเป็นส่ิง
ศักดิ์สิทธิ์เลยทีเดียวที่อานุภาพสามารถให้คุณและโทษ
ได้เครื่องประกอบในการแกลมอ อาทิเช่น เครื่องแต่งกาย
จ าพวก เส้ือผ้า ผ้าถุงไหม สไบไหม น้ าหอม แป้ง น้ าอบ 
เครื่องประดับเส้นประก า กระจก หวี เป็นต้น  

วัฒนธรรมการถ่ายทอดโดยพิธีกรรม 
พิธีกรรมแกลมอของชาวไทยกูย นี้เป็นการสืบ

ต่อทางเชื้อสายทางสายเลือดหรือตระกูลเดียว แนวคิด
สร้างในบทน้ีจะได้อธิบายขยายเพิ่มเพื่อเพิ่มเติมมิติทาง
แนวคิดโดยการน าเอาทฤษฎีอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์มา
การอธิบายเพิ่มเติม 

 การสืบเชื้อสายทางวัฒนธรรมด้วยพิธีกรรม
แกลมอของชาวไทยกูยนี้เป็นการสืบต่อทางเชื้อสายนั้น
จะเป็นการสืบต่อทางสายเลือดหรือตระกูลเดียวในการ
สืบเชื้อสายในพิธีกรรมแกลมอของชาวไทยกูยนี้ 
สามารถอธิบายหลักการสืบต่อทางจิตวิญญาณนี้ได้ ว่า
การท่ีวิญญาณ หรือ ผีมอนั้นสามารถมาเข้าทรงหรืออยู่
กับตระกูลใดนั้นก็ตาม ผีมอจะไม่ข้ามไปอยู่ในตระกูล
อื่นเด็ดขาดจะอาศัยอยู่ และรักษาตระกูลของตนเอง
เท่านั้น เมื่อผู้รับมาปฏิบัติได้ล้มหายตายจากไป ผีมอ
จะต้องหาผู้รับการสืบต่อใหม่ และผู้ที่จะรับผีมอได้นั้น 
ต้องมีฐานคติทางอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมด้วยว่า ทาง
วัฒนธรรมชาวไทยกูยจะมีความความเชื่อว่าเป็นส่ิงที่ดี 
เป็นของบรรพบุรุษที่ได้ปฏิบัติมา เมื่อมาอยู่ด้วยต้อง

ดูแลรักษา ปฏิบัติดูแลให้ดีด้วยเหตุผลนี้ประการหนึ่งที่
อาจท าให้ผีมอเลือกที่จะมาอยู่ด้วย ดังค าบาลีว่า กัมมะ
โยนิ  มีกรรมเป็นแดนเกิด เกิดในตระกูลเดียวกัน 
สายเลือดเดียวกัน กัมมะพันธู มีกรรมเป็นเผ่าพันธุ์ มี
กรรมร่วมกัน ที่จะต้องมีการปฏิบัติตามและเป็นผู้รับสืบ
ทอดต่อไป  

  ทฤษฎีอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์  ริชาร์ด ได้
มองอัตลักษณ์ในความหมาย 2 นัย ได้แก่ ความหมาย
เ หมื อ น ลั กษณ์ เ ฉพ า ะ ที่ แ ต ก ต่ า ง  บ นพื้ น ฐ า น
ความสัมพันธ์และการเปรียบเทียบกันระหว่างคนกับ
ส่ิงของในสองแง่มุมโดยมีกระบวนการทางสังคมในการ
ส ร้ า ง สื บ ท อ ด อั ต ลั ก ษณ์ ขึ้ น อ ยู่ กั บ บ ริ บ ท ข อ ง
ความสัมพันธ์ทางสังคมอัตลักษณ์ร่วมของกลุ่มถูกสร้าง
ขึ้นบนพื้นฐานของความเหมือนกันของสมาชิกในกลุ่ม
พื้นฐานความเหมือนกันของกลุ่มย่อยมีความแตกต่าง
กับกลุ่มอื่นมาเป็นตัวก าหนดความเป็นอัตลักษณ์ของ
กลุ่มตนด้วยมิใช้ ส่ิงที่มีอยู่แล้วในตัวของมันเองหรือ
ก าเนิดขึ้นพร้อมกับคนหรือส่ิงของแต่เป็นส่ิงที่ถูกสร้าง
ขึ้นและมีลักษณะของความเปล่ียนแปลงคล้ายกับ
ความหมายของเบอร์เจอร์และลัคแมน อัตลักษณ์จะถูก
สร้างขึ้นโดยอาศัยกระบวนการทางสังคมเมื่อตกผลึก
แล้วจะมีความคงที่ปรับเป ล่ียน หรือแม้นกระทั่ ง
เปล่ียนแปลงรูปแบบไปทั้งนั้นขึ้นอยู่กับความสัมพันธ์
ทางสังคมเป็นหลัก การใช้แนวคิดทางวัฒนธรรมมาใช้
เป็นแบบแนวทางการวางกรอบงานและการตีความเชิง
สัญลักษณ์ทางวัฒนธรรม ดังนี้ โดยใช้ทฤษฎีโครงสร้าง
ทางวัฒนธรรมเพื่อมองโครงสร้างความคดิของมนุษยท์ีม่ี
ส่วนประกอบแต่ละอย่างที่สัมพันธ์กัน ได้แก่ ความเชื่อ
แบบเดียวกัน วัฒนธรรมเดียวกันฐานคตินิยมแบบ
เดียวกันและก ลุ่มชาติพันธุ์ เ ดี ยวกัน  เพราะการ
ตีความหมายของมนุษย์มีเหตุผลในระบบความคิดที่มี
ความสัมพันธ์กันและการตีความเชิงสัญลักษณ์ทาง



[20] 
 

วัฒนธรรม ในการนับถือผีมอ หรือการสืบทอดเป็น
วัฒนธรรมหนึ่งที่เป็นพิธีกรรมสืบทอดทางตระกูล หรือ
สายเลือด โดยวัฒนธรรมชาวไทยกูยจะมีกานับถือผีมอ
เหมือนกัน ก ลุ่มชาติพันธ์ไทยกูยมีความเชื่อแบบ
เดียวกัน ให้ความนับถือผีมอเหมือนกัน สืบทอดจาดต้น
ตระกูลแบบเดียวกัน ซึ่งสามารถกล่าวได้ว่าอัตลักษณ์
ทางชาติพันธุ์ ประการหนึ่ง 

คุณค่าทางจริยศาสตร์ 
ความหมายของจริยศาสตร์  ตามหลักอักษร

ศาสตร์ค าว่าจริยศาสตร์มาจากภาษาสันสฤตว่า จริย + 
ศาสตร์ แปลว่า ความประพฤติ ศาสตร์ แปลว่า ความรู้  จริย
ศาสตร์ แปลว่า ความรู้ที่ควร  หมายถึง อุปนิสัยหรือหลัก
ของการประพฤติ  ตรงกับภาษาอังกฤษว่า (Ethics) 
หมายถึง ศาสตร์ที่ว่าด้วยหลักศีลธรรมกฎที่ว่าด้วย
ประพฤติกรรมของมนุษย์ อนึ่งจริยศาสตร์เป็นศาสตร์ 
ที่ว่าอุปนิสัย และพฤติกรรมของมนุษย์ความประพฤติ
ของมนุษย์จะเป็นกระจกเงาส่องให้เราเห็นอุปนิสัยและ
นิสัยของคนจริยศาสตร์จะช่วยชี้ค่าของมนุษย์โดยการ
มองทางอุปนิสัย นิสัยใจคอ และความประพฤติตามที่
บุคคลนั้นแสดงออกมาทางกาย วาจา ใจ 

คุณค่าทางจริยศาสตร์นี้ท่ีเป็นตัวบ่งชีใ้ห้เห็นค่า
ของสิ่งทั้งปวงได้เป็นอย่างดี และเป็นที่ยอมรับแก่คนหมู่
มากว่ามีคุณค่าอย่างไร ความเชื่อและพิธีกรรมแกลมอนี้ 
มี คุณค่ า ท า ง จ ริ ย ศ า สต ร์  ที่ ไ ด้ ห ยิ บ ยกมา เ พื่ อ
ท าการศึกษานี้คือ คุณค่าทางจริย หมายถึงคุณค่าทาง
ความประพฤติของคนในสังคม ชุมชนที่มีความเชื่อและ
การนับถือพิธีแกลมอ มีการแสดงออกซึ่งมิตรไมตรี การ
เอาใจใส่ การแบ่งปัน และให้ก าลังใจกัน ตลอดถึง
โครงสร้างทางความเชือ่นี้สามารถควบคุมพฤติกรรมของ
คนในตระกูล ชุมชน สังคมของชาวไทยกูยได้ ส่ิงเหล่านี้
เป็นคุณค่าทางจริย คือคุณค่าที่เกิดจากพิธีกรรมทาง
ความประพฤติตามโครงสร้างความเชื่อในพิธีแกลมอ 

ศาสตร์ หมายถึง ความรู้ที่เกิดจากพิธีแกลมอ เป็นภูมิ
ปัญญาของบรรพบุรุษที่ถ่ายทอดสู่รุ่นต่อรุ่น มีความรู้ที่
ก่อให้เกิดความประพฤติ ความคิด การใช้ชีวิต กรอบ
จารีตประเพณีท่ีจ าต้องปฏิบัติตาม เป็นการถ่ายทอดภูมิ
ปัญญาทางความรู้ด้วยวิธีหนึ่ง เป็นคุณค่าทางศาสตร์
ด้วย    

ประโยชน์ของจริยศาสตร์ 
การศึกษาวิชาจริยศาสตร์ย่อมมีประโยชน์พอ

สรุปได้ดังนี ้
1. ท าให้รู้ว่าอะไรดี อะไรชั่ว อะไรถูก อะไร

ผิด สามารถเลือกปฏิบัติในทางที่ถูกที่ควร 
2.   ท าให้รู้ทางด าเนินชีวิตทั้งในส่วนตัวและ

สังคมได้ 
3.   ท าให้เข้าใจกฎความจริงของชวีิต  เป็นส่ิงที่

ชีวิตต้องการ  ท าให้ชีวิตสมบูรณ์การศึกษาจริยธรรมจึง
เป็นการศึกษาถึงกฎธรรมชาติให้รู้ว่าชีวิตที่แท้จริงคือ
อะไรต้องการอะไร 

4.   การประพฤติหลักจริยธรรมเป็นการพัฒนา
ส่ิงมีชีวิตให้สูงขึ้นเรียกว่า  มีวัฒนธรรมท าให้ชีวิตมนุษย์
เป็นชีวิตที่ประเสริฐกว่าสัตว์  ถ้าขาดด้านจริยธรรมแล้ว
คนไม่ต่างจากสัตว์แต่อย่างใด 

5.   ท าให้รู้จักค่าของชีวิตว่าค่าของชีวิตอยู่ที่
ไหนท าอย่างไรชีวิตจะมีค่าและก็เลือกทางที่ดีมีค่าชีวิตก็
มีค่าตามที่ต้องการ 

คุณค่าของพิธีกรรมแกลมอ 
พิธีแกลมอท าได้รับรู้ต่อความเชื่อของพิธีกรรม 

ได้แก่ การเข้าทรง หรือ พิธีแกมอนั้นได้แสดงให้เห็นถึง
การเคารพต่ออ านาจเหนือธรรมชาติ เป็นการแสดงถึง
ความกตัญญูกตเวที (กินรี สมัญญา, 2558) พิธีกรรมที่
ได้จัดให้มีขึ้นมาทั้งคนในสังคม ชุมชน มีความสามัคคี
กลมเกลียวกันในสังคมนอกจากนั้นยังได้แสดงถึง
ลักษณะโครงสร้างทางสังคมของชาวกูย (สี พิมพ์ทอง, 



[21] 
 

2558) ได้กล่าวถึงคุณค่าทางคุณธรรมจริยธรรมที่
ปรากฏในพิธีกรรมแกลมอของชาวกูย ว่ามีการปลูกฝัง
การให้และความเมตตาเอื้อเฟื้อเผ่ือแผ่ และมีการได้
สร้างความสัมพันธ์อันดีของสมาชิกในครอบครัว (วาส 
สุขเสริม, 2558) พิธีกรรมนี้เป็นพิธีกรรมสืบทอดความ
เชื่อในเรื่องการบูชาผีบรรพบุรุษตลอดจนได้ท าให้พี่น้อง
ญาติ ได้พบปะกันและได้แสดงไมตรี การเอื้ออารีย์    
การเผ่ือแผ่ แบ่งปัน และการให้ก าลังใจกัน (บุญจันทร์   
วิยาสิงห์, 2558) ดังค าที่นายทองสา สมัญญา (2558) 
ได้กล่าวว่า พิธีนี้เป็นมาแต่ดั้งเดิมเกิดมาก็เห็นท ามาแต่
นานแล้ว เมื่อเวลามีความเจ็บป่วยที่รักษาไม่หายก็จะ
ท าพิธีเข้าทรงดูว่ามีปัญหาอะไรหรือมีส่ิงใดเกิดขึ้นถ้ามีก็
จะจัดตามที่แม่หมอบอกมา เมื่อท าตามก็หายจริงๆ จึงมี
ความเชื่อถือมากในคนกูยนี้ (ทองสา สมัญญา, 2558) 
ได้กล่าวปิดท้ายว่า  

สรุปความได้ว่าหลักธรรมที่ปรากฏในพิธี
กรรมการเข้าทรงของชาวกูยนั้ นที่ปรากฏและเห็น
ประจักษ์ในขณะการประกอบพิธีกรรม มีดังนี้ ความเชื่อ
พิธีกรรมการเข้าทรงแกลมอที่แสดงถึงลักษณะโครงสร้าง
ทางสังคมของกลุ่มชาวไทยกูย  จากการ (สันชัน สังข์ทอง, 
2558) ได้กล่าวว่า ประเพณีพิธีกรรมการเข้าทรงนี้ได้
แสดงถึงปรากฏการณ์ความสัมพันธ์ของโครงสร้างทาง
สังคมในระบบครอบครัวที่นับถือกัน  บ้านใกล้เรือนเคียง 
ในการที่นับถือ เป็นธรรมเนียมปฏิบัติโดยถืออาจารย์ที่
ประกอบพิธีกรรม (ครูบา) เป็นใหญ่ ซึ่งสะท้อนออกมา
ในความเชื่อและพิธีกรรมการเข้าทรงนั้นเป็นการแสดง
โครงสร้างทางสังคมที่นับถือผู้เป็นใหญ่ในสังคม (ที่มี
ความเชื่อถึงคุณลักษณะที่พิเศษ) ฉะนั้นความเชื่อในพิธี
กรรมการเข้าทรงในกลุ่มชาวไทยเชื้อสายเขมรนั้นเป็น
ประเพณีที่ต้องประกอบขึ้นเพื่อถวายต่ออ านาจเหนือ
ธรรมชาติ  ที่ตนนับถือ อาทิเช่น เทพ เทวดา หรือ
วิญญาณบรรพบุรุษ อันเป็นความกตัญญู รู้คุณทั้งต่อ

บุคคลอื่นและบุคคลที่ล่วงลับไปแล้ว ซึ่งเป็นค่านิยมที่
ปลูกฝังกันมาช้านาน ชาวไทยกูยมีความเชื่อในพิธีแกลมอ 
(จันสี ตาทอง, 2558) และได้มีการประกอบพิธีกรรม
แกลมอขึ้น เพื่อต้องการความมั่นคงทางจิตใจ (ค ามุน 
สมัญญา, 2558) เนื่องจากพิธีกรรมเป็นหน่วยที่เล็กกว่า
และเป็นเพียงองค์ประกอบส่วนหนึ่งของศาสนาเท่านั้น  
โดยโครงสร้างของพิธีกรรมเองยังมีความส าคัญในทาง
มนุษย์วิทยาที่เรียกว่ารหัสทางวัฒนธรรม และความหมาย
ทางสังคม (Cultural code  and  social  massage)     
ซึ่งพิธีกรรมนี้เองที่เป็นตัวชี้ให้เราได้เข้าใจถึงความหมาย
ที่แท้จริงของแต่ละวัฒนธรรม ซึ่งในทุกวัฒนธรรมจะมี
ความหมายที่หลากหลายและซับซ้อน ในระดับปัจเจก
บุคคลในชุมชนบ้านหนองดุมยังมีความเชื่ออยู่ค้อนข้าง
มาก และจะให้ความเคารพในพิธีกรรมแกลมอ เพราะ
เป็นพิธีท่ีศักดิ์สิทธิ์นั้นเอง 

คุณค่าทางชุมชน 
โครงสร้างทางความเชื่อในพิธีแกลมอนั้น

ประกอบไปด้วยความเชื่อ เช่น โครงสร้างความเชื่อนั้น 
ในระดับชุมชน โดยส่วนมากความเชื่อในเรื่องภูตผี
วิญญาณ ทุกคนต้องปฏิบัติตามความเชื่อตามอาจารยท์ี่
ได้ถือตามกันมาและปฏิบัติมา ตั้งแต่สมัยบรรพบุรุษ ทุก
คนจะให้ความเคารพ และย าเกรง ตามโครงสร้างทาง
ความเชื่อ จึงก่อให้ เกิด การควบคุมในด้านความ
ประพฤติ หรือ พฤติกรรม อาทิเช่น การไม่ล่วงเกิดต่อ
สตรีเพศ การไม่เข้าไปย่ ายีลูกเมียเขา การให้ความ
เคารพในบรรพบุรุษ พ่อแม่ ปู่ย่า ตายาย ของตนเอง โดย
การเซ่นไหว้ในวาระประจ าปี หรือวันส าคัญด้วย ใน
ระดับชุมชน ทุกคนจะให้ความเคารพ ผีมอ และผี
วิญญาณบรรพบุรุษของตนเอง จากการสังเกตการณ์ 
ชาวชุมชน แม้นมีบ้างครอบครัวที่ไม่ได้เข้าทรงหรือไม่ได้
จัดประกอบพิธีกรรมแกลมอ เมื่อมีการจัดประกอบพิธี
แกลมอขึ้นบ้านใด ชาวชุมชนที่เป็นเครือญาติ พี่น้อง 



[22] 
 

และคนรู้จักจะให้ความช่วยเหลือในด้านต่างๆ นี้จึงเป็น
การก าหนดพฤติกรรมของคนในชุมชนเดียวกันได้     
โดยอาศัยความเชื่อในฐานะส่ิงศักดิ์สิทธิ์ และควรเคารพ  
ทุกคนต้องไม่ท าตัวให้ผิดศีลธรรม ไปลามาไหว้ มีการ
บอกกล่าว ให้เกียรติกันในครอบครัว ซึ่งเป็นโครงสร้าง
ในระดับครอบครัวที่อาศัยความเชื่อในการควบคุม
พฤติกรรมได้   

คุณค่าทางสังคม 
 ความเชื่อและพิธีกรรมแกลมอเป็นโครงสร้างที่

ควบคุมพฤติกรรมทางสังคม ความเชื่อและพิธีกรรม    
แกลมอ มีฐานความเชื่อว่ามีอ านาจเหนือธรรมชาติอยู่
เชื่อว่าในตัวตนของมนุษย์มีส่ิงเหนือธรรมชาติควบคุม
อยู่ ท่ีเป็นส่ิงศักดิ์สิทธิ์ของวิญญาณบรรพบุรุษที่เรียกเปน็
ภาษากูยว่า ผีมอโดยประโยชน์ของความเชื่อนี้เองท าให้
มีลักษณะต่างๆ ดังผู้ศึกษาได้แบ่งประเด็นไว้ ดังนี้  

โครงสร้างทางความเชื่อและการอาศัยความ
เชื่อและผู้คนในชุมชนก็มีความเชื่อในส่ิงเหล่านี้ ฉะนั้น
ผลของความเชื่อจึงมีดังต่อไปนี้ คือ 1) ความเชื่อท าให้
เกิดความมั่นใจ 2) ความเชื่อท าให้เกิดพลัง 3) ความเชื่อ
ท าให้เกิดการสร้างสรรค์ 4) ความเชื่อท าให้เกิดความ
สามัคคี  5) ความเชื่อท าให้เกิดรูปธรรม (สัญลักษณ์)  
6) ความเชื่อเป็นพื้นฐานท าให้เกิดปัญญา 7) ความเชื่อ
ท าให้เกิดฤทธิ์ทางใจ เป็นคุณค่าหนึ่งที่สังคมได้รับจาก
พิธีกรรมแกลมอนี้ 
 
บทสรุป  

คุณค่าทางจริยศาสตร์พิธีกรรมแกลมอของ
ชาวไทยกูย  ท าให้เกิดความเชื่อและสามารถส่งผลให้
เกิดวัฒนธรรมประเพณีต่อมาคือพิธีกรรม และเกิดการ
ก าหนดเป็นจารีตเพื่อเป็นแนวปฏิบัติตาม มนุษย์จึง
น าเอาแนวความเชื่อของการแกลมอมาถือปฏิบัติใน
กลุ่มของตน ความเชื่อดั่งเดิมที่กลุ่มชาวไทยกูยมีการ

ปฏิบัติและสืบต่อมาแต่อดีตได้เพราะความเชื่อที่มีต่อผี
มอ หรือของรักษาตามความเชื่อแบบดั้งเดิม และคนใน
ชุมชนยังได้ยึดถือสืบต่อกันมาเป็นความเชื่อดั้งเดิมของ
ชนชาติไทยกูยเป็นเช่นเดียวกับชนชาติอื่น ได้แก่ เชื่อใน
อ านาจลึกลับของธรรมชาติของผีวิญญาณ  ชาวไทยกูย
หรือชาวกูยเป็นกลุ่มชาติพันธุ์ ส่วยเรียกตัวเองว่า กูย  
แปลว่า "คน" ใช้ภาษา "กูย" เป็นเอกลักษณ์ในการ
ส่ือสาร เป็นกลุ่มชาติพันธุ์ที่นับถือผีมอมาจากบรรพบุรุษ 
มีการประกอบพิธีกรรมแกลมอ พิธีแกลมอท าได้รับรู้ต่อ
ความเชื่อของพิธีกรรม ได้แก่ การเข้าทรง หรือ พิธีแกมอ
นั้นได้แสดงให้ เห็นถึงการเคารพต่ออ านาจเหนือ
ธรรมชาติ  เป็นการแสดงถึงความกตัญญูกตเวที 
พิธีกรรมที่ได้จัดให้มีขึ้นมาทั้งคนในสังคม ชุมชน มีความ
สามัคคีกลมเกลียวกันในสังคมนอกจากนั้นยังได้แสดง
ถึงลักษณะโครงสร้างทางสังคมของชาวไทยกูยได้
กล่าวถึงคุณค่าทางคุณธรรมจริยธรรมที่ปรากฏใน
พิธีกรรมแกลมอของชาวไทยกูย ว่ามีการปลูกฝังการให้
และความเมตตาเอื้อเฟื้อเผ่ือแผ่ และมีการได้สร้าง
ความสัมพันธ์อันดีของสมาชิกในครอบครัวพิธีกรรมนี้
เป็นพิธีกรรมสืบทอดความเชื่อในเรื่องการบูชาผีบรรพ
บุรุษตลอดจนได้ท าให้พี่น้องญาติ ได้พบปะกันและได้
แสดงไมตรี การเอื้ออารีย์ การเผ่ือแผ่ แบ่งปัน และการ
ให้ก าลังใจ ต่อกันโดยผ่านพิธีกรรมหรือใช้ส่ือในพิธีกรรม
แกลมอเป็นหลักในการมาร่วมกันเป็นกลุ่มด้วย 
 
เอกสารอ้างอิง 
ทัศนีย์  ทานตวณิช. (2523). คติชาวบ้าน. ชลบุรี  :  

มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรจฒ บางแสน. 
ธวัช ปุณโณทก.(2528).วัฒนธรรมพื้นบ้าน คติ

ความคิดความเชื่อในวัฒนธรรมพื้นบ้าน .
กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย. 



[23] 
 

ประทีป แขรัมย์. (2535). พิธีกรรม มม็วต ของกลุ่ม
ชาติพันธ์ชาวไทยเขมร : ศึกษากรณีบ้าน
ตะโกราย  ต าบลนาบัว อ าเภอเมือง จังหวัด
บุรีรัมย์. วิทยานิพนธ์ปริญญาศิลปะศาสตร 
มหาบัณฑิต วิชาเอกไทยคดีศึกษามนุษย์
ศาสตร์   มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิ โรฒ 
มหาสารคาม. 

พระเฑียรวิทย์  อตฺตสนฺ โต (โอชาวัฒน์ ) . (2548) . 
การศึกษาความเชื่อและพิธีกรรมทาง
พระพุทธศาสนาของร่างทรง : กรณีศึกษา
ในเขตกรุงเทพมหานคร . วิทยานิพนธ์
ปริญญาพุทธศาสตรมหาบัณฑิต มหาวิทยาลัย
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มานิต  มานิตเจริญ.(2514).พจนานุกรมใหม่ทันสมัย.
กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์การพิมพ์พระนคร.  

ยโสธารา ศิริภาประภากร. (2556). ศึกษาความเชื่อและ
พิธีกรรมการเข้าทรงของชาวพุทธ : 
กรณีศึกษาบ้านศาลาสามัคคี ต าบลบ้านชบ 
อ าเภอสังขะ จังหวัดสุรินทร์. วิทยานิพนธ์
ปริญญาพุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิต
วิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. 

ราชบัณฑิตยสถาน. (2542). พจนานุกรม ฉบับ
ราชบัณฑิตยสถาน. กรุงเทพฯ : บริษัท นาน
มีบุ๊คส์พับลิเคชั่น. 

วิลาสินี  ศรีนุเคราะห์. (2543). ปัลโจล : กรณีศึกษาพิธี
ไหว้ครูเพื่อสืบทอดพิธีกรรม อันเนื่องจาก
ความเชื่อของชาวไทย เขมร สุ รินทร์ .
วิทยานิพนธ์ปริญญาพุทธศาสตรบัณฑิต คณะ
ครุศาสตร์ สถาบันราชภัฎสุรินทร์. 

 

ศิริพร สุเมธารัตน์. (2553).ประวัติศาสตร์ถ่ินเมือง
สุรินทร์. พิมพ์ครั้งที่ 1. สุรินทร์ : โรงพิมพ์ ส. 
พันธ์เพ็ญ.  

สมพร  เกษมสุขจรัสแสง.(2526).  การผสมทาง
วัฒนธรรมของลาวโซ่งหรือ ไทยโช่ง. สุรินทร์ 
: มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์. 

สุจิตต์ วงษ์เทศ. (2532). ร้องร าท าเพลง : ดนตรีและ
นาฎศิลป์ชาวสยาม. กรุงเทพฯ : กรุงสยามการ
พิมพ์. 

อิสราพร  จันทร์ทอง. (2537). บทบาทหน้าที่ของ
พิธีกรรมแก็ลมอของชาวกูยบ้านส าโรงทาบ 
อ าเภอส าโรงทาบ จังหวัดสุรินทร์. สุรินทร์ : 
มนุษย์วิทยา มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร.์ 

Richard Lawrence .  Unlock  Your  Psychic Powers. 
(2542)  - ศาสตร์แห่งพลัง . แปลโดย สมชาย  
สัมฤทธิ์ทรัพย์. (กรุงเทพฯ : มาสเตอร์พริ้งติ้ง)  

 
รายชื่อผู้ให้สัมภาษณ ์
กินรี สมัญญา, 20 ธันวาคม 2558.  
ค ามุน สมัญญา, 28 เมษายน 2558. 
จันสี ตาทอง, 28 เมษายน 2558.  
ทองสา สมัญญา, 20 ธันวาคม 2558. 
บุญจันทร์ วิยาสิงห์, 20 ธันวาคม 2558. 
วาส สุขเสริม, 20 ธันวาคม 2558. 
ศรี พิมพ์ทอง, 20 ธันวาคม 2558.  
สันชัย สังข์ทอง, 22 มิถุนายน  2558. 


