
[22] 

การศึกษากระบวนการปรับเปล่ียนอตัลักษณ์ชุมชนท้องถ่ินสู่การเปน็พื้นทีก่ารท่องเทีย่ว
เชิงศิลปะและวัฒนธรรม  อ าเภอเชียงคาน จังหวดัเลย 

A study process of identities in local change into arts and culture tourism site, 
Chiang Khan sub-district, Loei province 

ไทยโรจน ์ พวงมณี1 

บทคัดย่อ 
การวิจัยครั้งนี้ มีวัตถุประสงค์ 1) เพื่อศึกษาบริบทของพื้นที่การท่องเที่ยวเชิงศิลปะและวัฒนธรรม อ าเภอ           

เชียงคาน จังหวัดเลย  2) เพื่อวิเคราะห์กระบวนการปรับเปล่ียนพื้นที่สู่การเป็นพื้นที่การท่องเที่ยวเชิงศิลปะและวัฒนธรรม 
3) เพื่อค้นหาอัตลักษณ์ทางศิลปะและวัฒนธรรมของชุมชนท้องถิ่นที่เป็นพื้นที่การท่องเที่ยว อ าเภอเชียงคาน จังหวัดเลย 
ผู้วิจัยใช้ระเบียบวิธีการวิจัยเชิงคุณภาพในการศึกษา  กลุ่มประชากรเป้าหมายที่ใช้ในการวิจัยครั้งนี้ประกอบด้วย ผู้น า
ท้องถิ่น  ปราชญ์ชาวบ้าน  นักวัฒนธรรม  นักวิชาการท้องถิ่น  พระ ตัวแทนชาวบ้าน  ผู้ประกอบการ  จ านวน 75 คน ใช้
การศึกษาเอกสาร การสัมภาษณ์ การสังเกต การสนทนากลุ่ม การประชุมเป็นเครื่องมือและวิธีการเก็บรวบรวมข้อมูล 
วิเคราะห์ข้อมูลโดยการวิเคราะห์เนื้อหา น าเสนอข้อมูลด้วยการพรรณนาเชิงวิเคราะห์ ผลการศึกษาพบว่า  

1. อ าเภอเชียงคานเป็นพื้นที่ที่มีประวัติศาสตร์ความเป็นมาที่เชื่อมโยงกับวัฒนธรรมและประวัติศาสตร์ของล้าน
ช้าง มีการพัฒนาเปล่ียนแปลงไปตามเงื่อนไขทางสังคม การเมือง เศรษฐกิจและกระแสของการท่องเที่ยวเชิงอนุรักษ์         

2.  กระบวนการปรับเปล่ียนพื้นที่สู่การเป็นพื้นที่การท่องเที่ยวเชิงศิลปะและวัฒนธรรมเกิดจากกระแสของการ
จัดการท่องเที่ยวโดยชุมชนและท้องถิ่นที่เชื่อว่า จะสามารถสร้างความยั่งยืนให้กับแหล่งท่องเที่ยว มีการด าเนินการเป็น
ขั้นตอน โดยคนในชุมชนท้องถิ่นและหน่วยงานภายนอกที่เข้ามามีบทบาทของการเป็นผู้น าและการหนุนเสริมดังนี้ 1) การ
เตรียมชุมชนและการส ารวจพื้นที่ 2) การจัดกิจกรรมการเรียนรู้  การสร้างความตระหนักและการเห็นคุณค่าในศิลปะและ
วัฒนธรรม ต้องเน้นกระบวนการมีส่วนร่วมของชุมชน 3) การปฏิบัติการพัฒนา การส่งเสริมและการสร้าง อัตลักษณ์เฉพาะ
ของศิลปะและวัฒนธรรม คน พื้นที่และกิจกรรมการท่องเที่ยว และ 4) การประเมินผล  

3. อัตลักษณ์ของพื้นท่ีทางศิลปะและวัฒนธรรมเชียงคาน คือ การมีประวัติศาสตร์เฉพาะของชุมชน ภูมิทัศน์
วัฒนธรรม ความโบราณของเรือนชายโขง  ความเรียบง่ายและความงดงามของวิถีชีวิตและพิธีกรรมที่สัมพันธ์กับศาสนา
และความเชื่อ  
 

ค าส าคั  :  อัตลักษณ ์ พื้นที่ทางการท่องเที่ยว  ศิลปะและวัฒนธรรม  อ าเภอเชียงคาน 
 

Abstract 
  The purposes of this study were to 1) study the contexts of Arts and cultural tourism 2) analyze the 
procedures of transforming the area into Arts and cultural tourism. and 3) analyze the identity of the area into 
cultural tourism of Chiang Khan sub-district, Loei  Province for the management of sustainable tourism. This 

1 อาจารย์  ประจ าสาขาวิชาทัศนศิลป์  ภาควิชามนุษยศาสตร์  คณะมนษุยศาสตร์และสังคมศาสตร์  มหาวิทยาลัยราชภัฏเลย 



[23] 

study was a qualitative research. The total number of sampling populations was 75 including the local leaders, 
philosophers, culturists, cultural academic, monks, representative of local people and entrepreneurs. The 
instruments used in this study consisted of related documents, interviews, observation and group discussion. 
The data obtained from group discussion were analyzed and presented descriptively. The results revealed that 
 1. Chiang Khan sub-district is the cultural area in which it associates with Lan Chang history and 
culture. The changes made in Chiang Khan were influenced by the society, politics and ecotourism.  
 2. The procedures of transforming the area into cultural tourism were derived from the belief of local 
villagers that they were able to manage the tourism everlastingly. The procedures were run by local people with 
the help from the government sector as follow 1) surveyed the area 2) created learning activities to make 
people aware of the value of culture and art by focusing the cooperation from the village 3) promoted and 
created the identity of the art and culture of villagers and any activities involving tourism and 4) the evaluation. 
 3. The identity of art and culture is to have the history especially for the village, cultural landscape, the 
antique of houses along Khong river, the simplicity, the beauty of way of life and the ceremony relating to 
Buddhism and beliefs.  
 

Keywords:  identities,  tourism site,  arts and culture, Chiang Khan sub-district 
 
ความเปน็มาของปั หา 

จังหวัดเลยเป็นจังหวัดที่มีสภาพภูมิประเทศ
ขนบธรรมเนียมประเพณีและศิลปวัฒนธรรมที่มีความ
หลากหลายผสมผสานกันอยู่   จึงมีนักท่องเที่ยวเดิน
ทางเข้ามาสัมผัสกับประสบการณ์และชื่นชมความงามเชิง
ธรรมชาติของภูกระดึง  ภูเรือ  หรืออุทยานแห่งชาตินาแห้ว
เป็นจ านวนมาก บางส่วนก็เข้ามาสัมผัสประเพณีและ
วัฒนธรรมความเชื่อของท้องถิ่นของอ าเภอด่านซ้าย เช่น 
ประเพณีผีตาโขน รวมถึงการเข้ามาสัมผัสกับภูมิทัศน์ริม
สองฝ่ังแม่น้ าโขงที่เป็นเส้นกั้นพรมแดนระหว่างไทยลาวใน
แถบบริเวณอ าเภอเชียงคาน เมื่อกล่าวถึง อ าเภอเชียงคาน 
ถือว่าเป็นพื้นที่หนึ่งในจังหวัดเลยที่นักท่องเที่ยวทั้งชาวไทย
และต่างชาติต่างก็ให้ความสนใจเดินทางเข้ามาท่องเที่ยว
และมีประสบการณ์ชื่นชมธรรมชาติและศิลปวัฒนธรรม  
ซึ่งทางจังหวัดเลยและรัฐบาลก็มีนโยบายจัดให้อ าเภอ     

เชียงคานเป็นพื้นที่การท่องเที่ยวพิเศษด้วย อันเนื่องมาจาก
อ าเภอเชียงคานนั้นมีภูมิทัศน์วัฒนธรรม มีประวัติศาสตร์ 
มีศิลปกรรมที่มีลักษณะเฉพาะ รวมทั้งเป็นพื้นที่ที่มี
กิจกรรมการท่องเที่ยวในแต่ละช่วงของเทศกาลหลากหลาย 
เช่น ประเพณีสงกรานต์ ประเพณีแห่ผีขนน้ า ประเพณี   
บุญเผวด งานบุญออกพรรษา ประเพณีตุ้มโฮมของ      
กลุ่มชาติพันธุ์ไทด าและในพื้นที่ยังมีวิถีชีวิตและวัฒนธรรม
การค้าขาย เช่น การท ามะพร้าวแก้ว กล้วยฉาบ  หัตถกรรม
เครื่องจักสาน และหัตถกรรมการท าผ้าห่มนวมที่เป็นสินค้า
ที่ระลึกวัฒนธรรมอาหาร เช่น ขนมเส้น  ปลาลวกจิ้ม เอาะ 
หลาม หมก ท่ีถือว่าเป็นองค์ประกอบของการท่องเที่ยว   
เชิงวิถีชีวิต  

อนึ่งกระแสการเปล่ียนแปลงที่เกิดขึ้นจากสังคม
และโลกแบบโลกาภิวัฒน์ก็ได้เข้ามากระทบประวัติศาสตร์  



[24] 

ขนบธรรมเนียมประเพณี  ค่านิยมและความเชื่อดั้งเดิมของ
ชุมชนที่ยึดถือต่อกันมา (ณัฐกานต์  ล่ิมสถาพร, 2546)  
ด้วยเหตุนี้ภาพลักษณ์ของพื้นที่การท่องเที่ยวของอ าเภอ
เชียงคานที่มีลักษณะดั้งเดิมก็มีการเปล่ียนแปลงไปสู่การ
สร้างวัฒนธรรมใหม่ขึ้นมาแทนที่เพื่อการขายวัฒนธรรม
เดิมให้กับนักท่องเที่ยวได้รับรู้และมีประสบการณ์ร่วม 
อย่างไรก็ตามปัญหาดังกล่าวก็ได้มีหน่วยงานภาครัฐและ
เอกชนที่ต่างเข้าใจในสถานการเหล่านี้ และได้ เข้ามา
ส่งเสริม  พัฒนาและให้ความรู้เกี่ยวกับการท่องเที่ยวที่อยู่
ในชุมชน โดยเฉพาะการท าให้ชุมชนมีความโดดเด่น
สามารถน ามาสู่การจัดการท่องเที่ยวได้ (Editorial Team, 
2009) ส่งผลท าให้พื้นที่อ าเภอเชียงคานมีการฟื้นฟูภูมิ
ปัญญาของตนเองเพื่อน าเสนอขายให้กับนักท่องเที่ยว
ได้รับรู้ถึงการมีอยู่ของศิลปะและวัฒนธรรมของตน ส าหรับ
ประเด็นการปรับเปล่ียนศิลปวัฒนธรรมเพื่อการขาย
วัฒนธรรมก็อาจส่งผลต่อการท าให้ขนบประเพณีและ
ความสัมพันธ์ของคนในท้องถิ่นถูกท าลายลง เพราะวิธีคิด
ของการท่องเที่ยวอยู่ที่การตลาดเป็นหลัก มีการมุ่งหวังทาง
เศรษฐกิจ โดยไม่พิจารณาเรื่องคุณภาพและความดีงามใน
ชีวิตและวัฒนธรรม จนเกิดวัฒนธรรมใหม่แฝงเร้นขึ้นมาทั้ง
แบบที่เห็นได้ชัดเจนและเป็นวัฒนธรรมแฝงที่อยู่ร่วมไปกับ
การด าเนินชีวิตของคนในชุมชน จนเกิดความรู้สึกว่าเป็น
ส่วนหนึ่งของชีวิต  

ค าว่า “อัตลักษณ์” หรือ “Identity”  อภิญญา 
เฟื่องฟูสกุล (2543) กล่าวว่า อัตลักษณ์เป็นเครื่องแสดง
ลักษณะเฉพาะทางสังคมและวัฒนธรรม ถูกสร้างขึ้นเพื่อ
เป็นกลไกในการสร้างความหมายส าหรับการรับรู้ร่วมกัน
ของคนในชุมชนน้ันๆ ส่วน ปริตตา เฉลิมเผ่า กออนัตกูล 
(2545) เห็นว่าอัตลักษณ์เป็นความส านึกเกี่ยวกับการมี
ตัวตน การเน้นย้ าให้เห็นถึงการด ารงอยู่ในฐานะที่เป็นที่ตั้ง
ของการรับรู้ทางปัญญาและอารมณ์ความรู้สึกที่เป็นผู้ที่
ก่อให้เกิดการกระท าขึ้น ส าหรับอัตลักษณ์ทางศิลปะและ

วัฒนธรรมท้องถิ่นนั้นถือว่าเป็นส่ิงบ่งชี้ถึงลักษณะ
เฉพาะที่พิเศษทั้งในเชิงรูปแบบและเนื้อหาของส่ิงที่
มนุษย์สร้างขึ้นบนฐานของภูมิปัญญาและการแก้ปัญหา 
อันเกิดจากกระบวนการทางสังคมโดยที่เมื่อมีอัตลักษณ์
เฉพาะและชัดเจนมาระยะหนึ่งแล้วก็อาจจะมีการ
เปล่ียนแปลงไปสู่รูปแบบใหม่ด้วย ซึ่งมีสาเหตุมาจาก
การตกผลึกแล้วของอัตลักษณ์และกระแสหลักของ
สังคมด้วย (เครือจิต ศรีบุญนาค, 2550)  

อย่างไรก็ดีแนวคิดการพัฒนาชนบทและสังคมที่
ถือว่าเป็นกระบวนการเปล่ียนแปลงที่มีการเปิดรับเอา
ความเจริญมาจากภายนอกเข้ามา เช่นพัฒนาเศรษฐกิจ
และการคมนาคมที่จะเอื้อประโยชน์ต่อการขนส่งผลผลิต
ทางการเกษตร สภาพของสังคมเป็นการผสมผสานของ
วัฒนธรรมตะวันตกและวัฒนธรรมมวลชนเข้าด้วยกัน ท า
ให้สังคมปิดของชนบทเกิดการเปล่ียนแปลงในทุกพื้นที่  ซึ่ง
การพัฒนาและการกลายตัวของศิลปะและวัฒนธรรมจึงมี
การเปล่ียนแปลงไปในรูปแบบของพาณิชย์ที่สามารถสร้าง
เศรษฐกิจและรายได้ให้กับคนในชุมชนท้องถิ่น และยังมี
การพัฒนาผ่านการประชาสัมพันธ์เพื่อการยกระดับการ
เปล่ียนแปลงไปสู่วัฒนธรรมใหม่ให้มีการยอมรับมากขึ้น
ด้วย (วารุณี  (ภูสนาม) หวัง, 2551) ส าหรับกระแสการ
เปล่ียนแปลงศิลปะและวัฒนธรรมที่เป็นไปอย่างต่อเนื่อง 
ท าให้ศิลปะและวัฒนธรรมเก่าของชุมชนท้องถิ่นเริ่ม
หายไป ส่วนกระแสวัฒนธรรมใหม่ก็เริ่มเข้ามาแทนที่และ
บางส่วนมีการผสมผสานกลมกลืนกันจนเป็นหน่ึงเดียว 
และคนในท้องถิ่นเองต่างพยายามที่จะสร้างอัตลักษณ์ใหม่
ของศิลปะและวัฒนธรรมให้มีลักษณะที่เฉพาะและโดด
เด่นให้ปรากฏขึ้นมา  นอกจากนี้แนวคิดของการท าให้
ศิลปะและวัฒนธรรมท้องถิ่นกลายมาเป็นส่ิงท่องเที่ยวและ
กลายเป็นของที่ระลึกเพื่อการจ าหน่ายและการสร้าง
ประสบการณ์ใหม่ให้กับนักท่องเที่ยวของหน่วยงานที่
เกี่ยวข้องก็จะท าให้บทบาทของศิลปะและวัฒนธรรมต้องมี



[25] 

การปรับเปล่ียนหน้าที่ไปจากเดิม โดยถือว่า เป็นการ
ประกอบสร้างใหม่เพื่อตอบสนองความต้องการของคน
นอกที่ไม่ใช่การตอบสนองคนในที่น ามาใช้ในการสนับสนุน
การด าเนินชีวิตอย่างที่เคยเป็นมา (แสงอรุณ รัตกสิกร นิจ 
หิญชีวะนันท์ จุลทรรศน์ พยาฆรานนท์ ฉวีงาม  มาเจริญ  
บุหลง  ศรีกนก และเบญจมาศ แพทอง, 2550) ส่วน วิโรจน์  
ศรีสุโร (2536) กล่าวว่า ศิลปะและวัฒนธรรมในแต่ละ
ท้องถิ่นที่มีการเปล่ียนแปลงนั้น ล้วนเกิดจากค่านิยม อัน
มาจากความก้าวหน้าของส่ือทีม่ีการน าเสนอออกมา ส่งผล
ท าให้ผู้คนเกิดความเคลือบแคลงใจในประเด็นของทัศนคติ
ดั้งเดิมที่มีมาแต่บรรพบุรุษ จึงมีการขวนขวายหาทางที่จะ
ปรับเปล่ียนอัตลักษณ์ใหม่บนฐานของอัตลักษณ์เดิมให้มี
คุณค่าและมีความพิเศษมากกว่า ซึ่งกระบวนการดังกล่าว
นั้นอาจเป็นไปโดยรู้ เท่ าไม่ถึ งการณ์และ/หรือเป็น
กระบวนการที่ท าขึ้นด้วยความตั้งใจก็ตาม เช่น การรื้อ
บ้านเรือนแบบเก่าเพื่อสร้างอาคารบ้านเรือนแบบสมัยใหม่
แบบคนเมือง นั้นเกิดขึ้นจากความต้องการเปล่ียนแปลงอัต
ลักษณ์ทางศิลปะและวัฒนธรรมของหน่วยงานภาครัฐที่
เข้ามาจัดการหรือเกิดจากกระบวนการของคนในชุมชน
ท้องถิ่นเอง ดังที่ วิบูลย์ ล้ีสุวรรณ  (2542) กล่าวว่า การ
เปล่ียนแปลงศิลปะและวัฒนธรรมนั้นมักมาจากภายนอก 
ที่มีการยอมรับเข้ามาผสมผสานกับวัฒนธรรมในท้องถิ่นที่
ตนอยู่เรื่อยๆ  และอย่างต่อเนื่อง เพราะชาวบ้านเห็นว่าส่ิง
ใหม่สร้างความรู้สึกและสร้างความสะดวกสบายได้ดีกว่า
และยังช่วยยกระดับฐานะทางสังคมให้  

อย่างไรก็ตามกระแสการท่องเที่ยวปัจจุบันที่
นักท่องเที่ยวถือว่ามีพลังอ านาจทางการเงิน ผสมผสาน
ร่วมกับการมีหน่วยงานท่ีด าเนินการจัดการท่องเที่ยวใน
รูปแบบต่างๆเช่น การท่องเที่ยวเชิงอนุรักษ์ หรือการ
ท่องเที่ยวเชิงวิถีชีวิตและศิลปวัฒนธรรมก็ส่งอิทธิพลต่อ
การสร้างกระบวนการคิดใหม่ให้เกิดขึ้นกับคนในชุมชน
ท้องถิ่นด้วย เช่นเดียวกับนโยบายของภาครัฐที่มีการ

ส่งเสริมสนับสนุนให้ดึงเอาภูมิปัญญาท้องถิ่นหรือศิลปะ
และวัฒนธรรมท้องถิ่นเพื่อน ามาสร้างมูลค่าเพิ่มผ่าน
แนวคิดเศรษฐกิจสร้างสรรค์ก็ส่งผลท าให้คนในท้องถิ่นต่าง
ค้นหาและสร้างกระบวนการขึ้นมาเพื่อที่จะพัฒนาและดึง
เอาศิลปะและวัฒนธรรมเก่าขึ้นมาท าให้น่าสนใจและ
สามารถสร้างประสบการณ์ใหม่ให้กับนักท่องเที่ยวที่เข้ามา
สัมผัสได้เกิดการเรียนรู้และสร้างความประทับใจเพื่อการ
กลับมาเที่ยวใหม่อีกครั้ง จากการศึกษาของไทยโรจน์     
พวงมณี (2552) พบว่า กระบวนการพัฒนาและส่งเสริม
การท่องเที่ยวในเชิงวิถีชีวิตและวัฒนธรรมของหน่วยงานที่
เกี่ยวข้อง ก็ส่งผลท าให้ศิลปะและวัฒนธรรมของชุมชน
ท้องถิ่นมีความโดดเด่นและแสดงพลังทางอัตลักษณ์เฉพาะ
ของชุ มชนท้ องถิ่ นที่ ชั ด เจน  อย่ า ง ไ รก็ ตามการ
ปรับเปล่ียนอัตลักษณ์พื้นท่ีของชุมชนสู่การเป็นพ้ืนที่การ
ท่องเที่ยวเชิงวิถีชีวิตและวัฒนธรรมย่อมมีกระบวนการและ
ผู้เกี่ยวข้องหลายฝ่ายที่ท าให้เกิดขึ้นมา ดังนั้นผู้วิจัยจึง
สนใจที่จะศึกษาวิจัยกระบวนการปรับเปล่ียนพื้นที่ของ
ชุมชนสู่การเป็นพื้ นที่ การท่องเที่ ยวเชิ งศิลปะและ
วัฒนธรรมของอ าเภอเชียงคาน จังหวัดเลย 
 

วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 1. เพื่อศึกษาบริบทของพื้นท่ีการท่องเที่ยวเชิง
ศิลปะและวัฒนธรรมของ อ าเภอเชียงคาน จังหวัดเลย 
  2.  เพื่อวิเคราะห์กระบวนการปรับเปล่ียนพื้นท่ี  
สู่การเป็นพื้นที่การท่องเที่ยวเชิงศิลปะและวัฒนธรรมของ
อ าเภอเชียงคาน จังหวัดเลย 
  3.  เพื่ อค้ นหาอั ต ลั กษณ์ ทางศิ ลปะและ
วัฒนธรรมของชุมชนท้องถิ่นที่เป็นพื้นที่การท่องเที่ยวของ
อ าเภอเชียงคาน จังหวัดเลย 
 
 
 
 



[26] 

วิธีด าเนินการวิจัย 
 การวิจัยครั้งนี้ผู้วิจัยใช้ระเบียบวิธีการวิจัยเชิง
คุณภาพในการด าเนินกิจกรรมการการวิจัยมีรายละเอียด
ดังนี้ 
 ประชากรเป้าหมาย ประกอบด้วย 
 1.  กลุ่มประชากรที่ เป็นพื้นที่ทางศิลปะและ
วัฒนธรรม ประกอบด้วยพื้นที่ถนนชายโขง พื้นที่แก่งคุดคู้ 
พื้นที่วัฒนธรรมไทด า  
 2.  กลุ่มประชากรเป้าหมายที่ ให้ข้อมูลเชิ ง
คุณภาพ ได้มาโดยวิธีการเจาะจง จ านวน 75 คน  
 เคร่ืองมือและวิธีการที่ใช้ในการวิจัย 
 1.  แบบสัมภาษณ์  แบ่งออกเป็น 2 ชุ ดคื อ         
1) แบบสัมภาษณ์เกี่ยวกับบริบทของพื้นท่ีการท่องเที่ยว 
เชิงศิลปะและวัฒนธรรม และ 2) แบบสัมภาษณ์เกี่ยวกับ
ศิลปะและวัฒนธรรม 
 2. แบบสังเกต เป็นแบบสังเกตแบบมีส่วนร่วม
และไม่มีส่วนร่วม แบ่งออกเป็น 2 ชุด ดังนี้ 1) แบบสังเกต 
การด าเนินชีวิต วัฒนธรรม ความเชื่อ ขนบธรรมเนียม
ประเพณีของชาวบ้านในเขตพื้นที่การท่องเที่ยวเชิงศิลปะ
และวัฒนธรรมอ าเภอเชียงคาน  จังหวัดเลย และ 2) แบบ
สังเกต ศิลปะและวัฒนธรรมที่อยู่ในเขตพื้นที่การท่องเที่ยว
อ าเภอเชียงคาน จังหวัดเลย 
 3.  เทคนิคการสนทนากลุ่ม ใช้เก็บข้อมูลเกี่ยวกับ
ประเด็นหรือเรื่องราวเพื่อหาข้อสรุปได้จากกลุ่มที่นักวิจัย
เลือกมาแบบเจาะจง  
 4. แบบบันทึก (Field note) รายละเอียดของ
ศิลปะและวัฒนธรรมที่อยู่ในพื้นที่การท่องเที่ยว 
 5. การถ่ายภาพ เพื่อบันทึก รายละเอียดของ
รูปแบบลักษณะของผลงานศิลปะและวัฒนธรรม  
 6. เทคนิคสโนว์บอล (Snow ball) ใช้เชื่อมโยง
ไปสู่กลุ่มผู้ให้ข้อมูลที่ชัดเจนและถูกต้อง 
 

 การวิเคราะห์ข้อมูล 
 โดยการวิเคราะหเ์นื้อหา (Content analysis) 
 
ผลการวิจัย 
  บริบทของพื้นที่ทางศิลปะและวัฒนธรรม
อ าเภอเชียงคาน 
 อ าเภอเชียงคานมีภูมิประเทศเป็นที่ราบลุ่มริมฝ่ัง
แม่น้ า พื้นที่โดยรวมมีลักษณะลาดเทจากทิศใต้สู่ทิศเหนือ 
ด้านทิศตะวนัออกเป็นที่ราบสูงอยู่ติดกับภูทอกและภูหม่อน 
ฤดูฝน  ฝนตกชุก ฤดูหนาว  อากาศหนาวจัดและฤดูร้อน 
อากาศร้อนจัด มีแหล่งน้ าธรรมชาติ ส าหรับใช้อุปโภคและ
บริโภค เช่น แม่น้ าโขง แม่น้ าเลย  และแม่น้ าเหือง สามารถ
เดินทางเข้าถึงไดท้ั้งรถโดยสารสาธารณะ  รถรับจ้าง รถยนต์
ส่วนบุคคล ประชาชนส่วนใหญ่มีอาชีพที่หลากหลาย
แตกต่างกันไป  เช่น รับจ้างทั่วไป  ค้าขาย  การประมง และ
เกษตรกรรม นอกจากนี้ยังมีธุรกิจที่ เกี่ยวข้องกับการ
ท่องเที่ยว  เช่น ที่พัก ร้านอาหารและร้านจ าหน่ายของที่
ระลึก มีสถานศึกษาในระดับการศึกษาขั้นพื้นฐานกระจาย
อยู่ทั่วไปในเขตการปกครองต่างๆ ของอ าเภอเชียงคาน  
 

 
 
 
 
 
 
 

ภาพที่ 1  เศียรของหลวงพ่อใหญ่ที่มีลักษณะพระพักตร์
กลม เม็ดพระเกศาเป็นแบบกน้หอยมีขนาดเล็กแหลมสูง 
ใบหูยาว ศิระประภาท าเป็นดอกบัวตูม   
 
  ประชาชนของอ าเภอเชียงคานส่วนใหญ่นับถือ
พุทธศาสนามีกิจกรรมหลักเช่น การไปวัดเพื่อฟังเทศฟัง
ธรรมทั้งในวันปกติและวันส าคัญทางศาสนา ส่วนความ



[27] 

เชื่อในผีบรรพบุรุษก็ยังมีพิธีกรรมปฎิบัติอยู่ แต่การปฏิบัติ
กิจกรรมจะควบคู่กับกิจกรรมทางพุทธศาสนา โดยยึดตาม
แนวทางฮีต 12 คอง 14  และตามเทศกาลและบุญ
ประเพณีที่มีการปฏิบัติ สืบทอดต่อกันมา มีจ านวน
ครัวเรือนทั้งส้ิน 12,720  ครัวเรือน ส่วนใหญ่เป็นคนไทยที่
สืบเชื้อสายมาจากลาว และมีชนกลุ่มน้อยอีก 2 กลุ่ม คือ
ชาวไทด าและไทพวน แบ่งการปกครองออกเป็น 8 ต าบล 
81 หมู่บ้าน เทศบาลต าบล 2 แห่ง องค์การบริหารส่วน
ต าบล 7 แห่ง ส่วนด้านภูมิปัญญาท้องถิ่นในเขตอ าเภอ
เชียงคานนั้นมีหลากหลายลักษณะส่วนใหญ่ท าขึ้นมาเพื่อ
ใช้สนับสนุนการด าเนินชีวิตประจ าวัน เช่น การท าผ้าห่ม
นวมจากฝ้าย การท ามะพร้าวแก้ว การทอผ้าของกลุ่มชาติ
พันธุ์ไทด า การประดิษฐ์ต้นดอกไม้ไทด า การท าหน้ากากผี
ขนน้ า 
    
 
 
 
 
 
ภาพที่ 2 สถาปัตยกรรมที่อยู่อาศัยของไทด า 
ที่มา:  http://www.culture.go.th/culturemap 
 

 กระบวนการปรับเปลี่ยนอัตลักษณ์ทาง
ศิลปะและวัฒนธรรมของอ าเภอเชียงคาน 
 การปรับเปล่ียนอัตลักษณ์ชุมชนท้องถิ่นดั้งเดิมสู่
การเป็นลักษณ์แบบใหม่บนพื้นที่วัฒนธรรมและวิถีการ
ด าเนินชีวิตแบบดั้งเดิมเพื่อตอบสนองการจัดการท่องเที่ยว
ของชุมชนและผู้เกี่ยวข้อง ซึ่ งหลายพื้นที่วิถีชีวิตและ
วัฒนธรรมปรับเปล่ียนไป โดยการปรับเปล่ียนอัตลักษณ์
ชุมชนมีกระบวนการดังนี้ 1) การเตรียมชุมชนและการ
ส ารวจพื้นท่ี 2) การจัดกิจกรรมการสร้างการเรียนรู้ การ
ตระหนักและเห็นคุณค่าในศิลปะและวัฒนธรรม โดยเน้น

กระบวนการมีส่วนร่วมของชุมชน 3) การปฏิบัติการพัฒนา 
การส่งเสริมและการสร้างอัตลักษณ์เฉพาะของศิลปะและ
วัฒนธรรม คน พื้นที่และกิจกรรมการท่องเที่ยว และ 4) การ
ประเมินผลการจัดกิจกรรมการเรียนรู้และการพัฒนาของ
องค์กรหน่วยงานที่ เกี่ยวข้องกับการเรียนรู้ศิลปะและ
วัฒนธรรม  
 
 
 
 
 
 
 
ภาพที่ 3 ผลงานจิตรกรรมฝาผนังบนสิมวัดศรีคุนเมือง 
 
 อัตลักษณ์ชุมชนท้องถ่ินกับการจัดการ
ท่องเที่ยวทางศิลปะและวัฒนธรรม 
  อ าเภอเชียงคานเป็นชุมชนที่ประกอบด้วยพื้นที่ 
ผู้คน และการมีภูมิทัศน์ทางวัฒนธรรมที่ประกอบสร้างจาก
การมีประวัติศาสตร์ สถาปัตยกรรม วิถีชีวิตและประเพณี
วัฒนธรรมที่สอดคล้องกับรูปแบบการด าเนินชีวิต ความ
เชื่อความศรัทธาของคนในชุมชนที่ถูกสื่อสารออกมาให้
สามารถรับรู้ถึงตัวตนของความเป็นคนเชียงคานที่อยู่บน
ฐานของความเรียบง่าย ความงดงามบนฐานของการด ารง
อยู่ที่ประกอบสร้างจากความคิดและภูมิปัญญาท้องถิ่น ดัง
ปรากฏตามค าขวัญของอ าเภอเชียงคานที่ว่า “เมืองคนงาม 
ข้าวหลามยาว มะพร้าวแก้ว เพริศแพร้วเกาะแก่ง แหล่ง
วัฒนธรรม น้อมน าศิลปาชีพ” ซึ่งอัตลักษณ์ (Identity) 
เหล่านี้ชุมชนเห็นว่าสามารถที่จะดึงเข้ามาสู่การจัดการ
ท่องเที่ยวและการพัฒนาอ าเภอเชียงคานสู่การเป็นเมือง
ท่องเที่ยวอย่างยั่งยืนได้ โดยมีการแสดงความคิดเห็นว่า
อ าเภอเชียงคาน 1) ควรมีการจัดวางผังเมืองใหม่ โดย

http://www.culture.go.th/culturemap


[28] 

แบ่งเป็นพื้นที่ออกเป็น 3 ส่วน คือ พื้นที่บริเวณถนนชายโขง  
พื้นที่บริเวณถนนศรีเชียงคาน พื้นท่ีบริเวณถนนสาย 201 
เมืองเลยเชียงคาน 2) ต้องมีการพัฒนาและจัดตกแต่งพื้นที่
สีเขียวให้เป็นพื้นที่สาธารณะ 3) หน่วยงานที่เกี่ยวข้องมี
การจัดส่ิงอ านวยความสะดวกให้กับนักท่องเที่ยวในพื้นที่
สาธารณะ ประกอบด้วย ห้องน้ าสาธารณะ ศูนย์ข้อมูล
เมืองเชียงคาน 4) ผู้น าชุมชนและชาวบ้านในชุมชนทุก
ระดับมีความภาคภูมิใจในภูมิทัศน์ทางวัฒนธรรมของเมือง
เชียงคาน  5) มีการเข้ามาพัฒนาความรู้จากหน่วยงาน
ต่างๆ รวมทั้งคนในชุมชนก็มีการแลกเปล่ียนเรียนรู้เกี่ยวกับ
วัฒนธรรมและวิถีชีวิตของตนเองมากขึ้น  6) มีการบริหาร
จัดการและวางมาตรฐานความปลอดภัยของชุมชนเมือง
เชียงคาน โดยเทศบาลมีการจัดระเบียบการควบคุม
เส้นทางการจราจรและมีการติดกล้องวงจรปิดในจุดและ
พื้นที่ส าคัญ 
 
 
 
 
 
ภาพที่ 4 รูปแบบของสิมที่มีการสร้างขึ้นมาใหม่มีลักษณะ
แบบล้านนา-ล้านช้าง เป็นสิมแบบหลังคาคลุมตัวสิม 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพที่  5 บ้านไม้ไผ่สานฉาบปูนท่ีต าขึ้นมาเองจากวัสดุ
ที่มีอยู่ในท้องถิ่น 
ที่มา :  สุภาวดี ส าราญ, 2553 

อภิปรายผล 
 ผู้วิจัยมีประเด็นในการอภิปรายดังนี ้
 กระบวนการปรับเปลี่ยนอัตลักษณ์ท้องถ่ินสู่
การเป็นพื้นที่การท่องเที่ยวทางศิลปะและวัฒนธรรม 
จากผลการศึกษาพบว่า ความมีศักยภาพในตัวพื้นที่ การมี
ภูมิทัศน์วัฒนธรรม การมีประวัติศาสตร์ร่วมกับคนใน
ประเทศสาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว  ส่งผลท า
ให้ผู้เกี่ยวข้องกับการท่องเที่ยวเข้ามาช่วยสร้างความ
ตระหนักรู้  ความเข้าใจ มีการพัฒนาทรัพยากรการ
ท่องเที่ยวให้มีความสวยงามและเป็นไปตามแนวคิดของ
เชียงคานเมืองโบราณ ซึ่งผลการศึกษาดังกล่าวสังเคราะห์
ได้ว่าการปรับเปล่ียนเกิดจากกระบวนการส าคัญดังนี้      
1) การเตรียมชุมชนและการส ารวจพื้นที่ 2) การจัดกิจกรรม
การสร้างการเรียนรู้  การตระหนักและเห็นคุณค่าในศิลปะ
และวัฒนธรรม โดยเน้นกระบวนการมีส่วนร่วมของชุมชน 
3) การปฏิบัติการของหน่วยงานที่ เกี่ยวข้องกับการ
ท่องเที่ยวที่พยายามเข้าไปกระท าให้คนในชุมชนเกิดการ
รับรู้ และร่วมกันสร้างอัตลักษณ์ในศิลปะและวัฒนธรรม
ขึ้นเพื่อเป็นปัจจัยช่วยส่งเสริมและสนับสนุนการจัดการ
ท่องเที่ยวให้มีความชัดเจนขึ้น เช่น การใส่บาตรข้าวเหนียว
ที่ ผู้ประกอบการและชาวบ้านจะต้องมีความเข้าใจใน
วิธีการใส่บาตรข้าวเหนียวอย่างถูกต้อง  เพราะถือว่าเป็น
กิจกรรมหลักของการท่องเที่ยวที่มีศักยภาพ ซึ่ง วิชาภรณ์ 
ช านิก าจร (2554) กล่าวว่า เชียงคานนั้นเป็นเมืองที่มี
ศักยภาพทางด้านวิถีชีวิตและวัฒนธรรม  มีอัตลักษณ์
เฉพาะที่ นั กท่ องเที่ ยวสามารถเข้ าถึ งได้ ง่ ายผ่าน
กระบวนการเรียนรู้จากคนในชุมชนที่มีความรู้ความเข้าใจ
ในการส่ือสาร   
 อย่างไรก็ตามการปรับเปล่ียนอัตลักษณ์ชุมชน
ของอ าเภอเชียงคานน้ันมีการเน้นแนวคิดของการมีส่วน
ร่วมจึงท าให้ชุมชนมีความยั่งยืนในทุกด้าน โดยเฉพาะการ
ดึงศักยภาพของวิถีชีวิต ศิลปะและวัฒนธรรมออกมาเป็น



[29] 

ฐานของกิจกรรมการท่องเที่ยวด้วยการระดมความคิดเห็น 
ร่วมคิด ร่วมท า ร่วมใช้ประโยชน์ ซึ่งถือว่าเป็นกลยุทธ์ที่จะ
ช่วยแก้ปัญหาของชุมชนได้อย่างยั่งยืน โดยมีการวางแผน 
ส่งเสริมและหาวิธีการที่เหมาะสม ดังที่  พระไพรเวศน์  
จิตตตทนโต และ กัญจน์ วงศ์อาจ (2555) กล่าวถึงเชียง
คานผ่านการศึกษาเกี่ยวกับการมีส่วนร่วมของประชาชน
อ าเภอเชียงคานต่อการท่องเที่ยวเชิงอนุรักษ์ มีการใช้
กระบวนการมี ส่วนร่วม โดยการสร้างความเข้าใจใน
ประเด็นต่างๆของการพัฒนาและการมีส่วนร่วมโดยมีการ
แยกแยะตามความสนใจ ความต้องการของบุคคลหรือ
กลุ่มและความต้องการท่ีจะมีส่วนร่วมก าหนดเป้าหมาย
และสร้างแนวทางแก้ไขต่างๆ   
  ซึ่งกระบวนการมีส่วนร่วมก็สามารถน าเอาความ
เป็นอัตลักษณ์ของชุมชนมาสู่การเป็นจุดขายเพื่อการ
ส่งเสริมการท่องเที่ยวด้วย สอดคล้องกับ ณัฐพล มีแก้ว 
(2555) ที่พบว่า รูปแบบของวัฒนธรรมที่น ามาจัดการ
ท่องเที่ยวเชิงวิถีชีวิตและวัฒนธรรมนั้นเกิดจากการมีส่วน
ร่วม การสนับสนุนและการส่งเสริมจากหน่วยงานภาครัฐ
และเอกชน  จึงส่งผลท าให้วิถีชีวิตและศิลปวัฒนธรรมของ
ชุมชนเปล่ียนไปในลักษณะที่ตอบสอนงความต้องการของ
นักท่องเที่ยวในฐานะผู้บริโภคที่มีอ านาจการซื้อสูง ซึ่ง   
สุภาวดี ส าราญ และคณะ (2553) นักวิชาการท้องถิ่นกล่าว
ว่า ความร่วมมือและการมีส่วนร่วมในการพัฒนาการ
ท่องเที่ยวเชิงวิถีชีวิตและวัฒนธรรมของคนในชุมชนนั้นมี
มากขึ้นที่ทุกคนจะต้องท าความเข้าใจถึงรากเหง้าของ
ตนเองเพื่อให้เกิดภาพของการส านึกและตระหนักต่อการ
อนุรักษ์วิถีชีวิตและวัฒนธรรมดั้งเดิม ด้วยการน าความรู้
ดังกล่าวไปขยายเครือข่ายต่อผ่านคนในครอบครัวลูกหลาน 
โดยสร้างความเข้าใจร่วมกันว่าส่ิงเหล่านี้เป็นเครื่องมือและ
รูปแบบที่ช่วยสร้างความเข้มแข็งและสร้างรายได้ให้กับ
ชุมชนด้วย สอดคล้องกับนักวิชาการอย่าง วันทกาญจน์ 
สีมาโรจน์ฤทธิ์ และสุวิชชา ศรีถาน (2555) ที่เห็นว่า ชุมชน

เชียงคานมีความร่วมมือร่วมใจกันปรับเปล่ียนจาก
การเมืองเล็กๆ ที่มีความสงบเงียบมาเป็นเมืองท่องเที่ยว มี
ส่ิงอ านวยความสะดวกเช่น อาหาร ที่พักและจัดการพื้นที่
ใหม้ีความทันสมัยและภาพลักษณ์ของความเป็นเมืองเชียง
คานเมืองแห่งการท่องเที่ยว 
  นอกจากนี้การปรับเปล่ียนอัตลักษณ์ของชุมชน
ท้องถิ่นก็ส่งผลท าให้นักท่องเที่ยวที่เดินทางเข้ามาต่างเกิด
ประทับใจและน าเอาผลของความประทับใจไปน าเสนอใน
เครื อข่ ายออนไลน์  ซึ่ งก็ ท า ให้ ภาพ ลั กษณ์ ทาง
ศิลปวัฒนธรรมของอ าเภอเชียงคานมีความเด่นชัดขึ้น ดัง
ผลการศึกษาของ สุรชัย  จันทร์จรัส  และ อาร์ม นาครทรรพ 
(2556) ท่ีพบว่า นักท่องเที่ยวรู้จักเชียงคานผ่านผ่านส่ือ
อินเตอร์เน็ตและส่ือโฆษณา โดยเฉพาะรู้จักบรรยากาศและ
วิถีชีวิตแบบดั้งเดิมของอ าเภอเชียงคานและการท่ีคนใน
พื้นที่มีมิตรไมตรีต่อนักท่องเที่ยว   
 

 
 
 
 

ภาพที่ 6 การประกอบสร้างของผู้คน วิถีชีวิต การ
ประกอบอาชีพ ภูมิทัศน์และสถาปัตยกรรมส่งผลท าให้
ถนนชายโขงสามารถปรับเปล่ียนไปสู่ถนนการค้าและ
เส้นทางวัฒนธรรมของเชียงคาน 
 

 
 
 
 
 
 

 
ภาพที่ 7 การละเล่นที่เปล่ียนไปสู่การแสดงเพื่อตอบสนอง
การจัดการท่องเที่ยวและความต้องการของผู้บริโภค 



[30] 

 
 
 
 
 
 
 

ภาพที่ 8 การน าวัฒนธรรมในชุมชนมาเดินผ่านถนนเส้น
ชายโขงเพื่อการเรียนรู้ การส่งเสริมและสนับสนุนการ
ท่องเที่ยวเชิงวิถีชีวิตและวัฒนธรรมของอ าเภอเชียงคาน 
 

  ดังนั้นการมีทุนทางวัฒนธรรม จึงถือว่าเป็นจุด
ได้เปรียบในแง่ของการน าเอามาจัดการแบบมีส่วนร่วม 
อันเป็นการตอบโจทย์วิถีการท่องเที่ยวในรูปแบบใหม่  
อย่างไรก็ดีแนวคิดเกี่ยวกับการเป็นเมืองโบราณของ
อ าเภอเชียงคานถูกส่งผ่านการรับรู้ร่วมกันของคนใน
ชุมชนท้องถิ่นมาอย่างต่อเนื่อง นับตั้งแต่เริ่มต้นของการ
ท่องเที่ยวในบริเวณแกง่คุดคู้  ซึ่งเป็นจุดขายเชิงวิถีชีวิตก็
ได้ถูกน ามาผสมผสานและผนวกเข้ากับการท่องเที่ยว
เชิงธรรมชาติ เช่น การน่ังเรือชมวิถีวัฒนธรรมสองฝ่ังโขง  
การรับประทานอาหารพื้นบ้านอย่างปลาเผา ลวกจิ้ม
ปลาแม่น้ าโขง จนมาสู่ปัจจุบันที่พื้นที่การท่องเที่ยวได้
กระจายไปสู่ถนนชายโขงอันเป็นพื้นที่เก่าแก่และถูก
น า เสนอให้ เป็นเมืองโบราณ 100 ปี  ผ่านอาคาร
สถาปัตยกรรม ความเชื่อ  ประเพณี  ศิลปกรรมที่
ผสมผสานกันอยู่  ชุติมา สุรเชษฐ์พงษ์ และสิทธิพร 
ภิรมย์รื่น (2554) เห็นว่า ความเป็นเมืองโบราณของ
เมืองเชียงคานน้ันถือว่ามีคุณค่าในเชิงประวัติศาสตร์ที่มี
ความเก่าเป็นสัญลักษณ์ ที่ผ่านร่องรอยเชิงการค้าขาย
และผ่านการถูกทิ้งร้างเพื่อปรับเปล่ียนวิถีชีวิตแบบใหม่ 
 
 

 อัตลักษณ์ชุมชนท้องถ่ินที่น าไปสู่การเป็น
เมืองท่องเที่ยวเชิงศิลปะและวัฒนธรรม 
 อัตลักษณ์ของอ าเภอเชียงคานนั้นถูกน าเสนอ
ภาพของเมืองโบราณร้อยปีและเมืองประวัติศาสตร์
ร่วมกับอาณาจักรล้านช้าง ชาวอ าเภอเชียงคานนั้นมี
ส าเนียงการพูดที่ สูงกว่าคนลาวกลุ่มอื่นๆ ที่มีความ
ไพเราะนุ่มนวล ซึ่งคนเชียงคานให้นิยามตนเองว่าเป็น 
“ไทเชียงคาน” หรือ “ไทเลย” (อนุชิต สิงห์สุวรรณ, 2554)  
 
 
 
 

ภาพที่ 9 การเรียนรู้วิถีชีวิตและวัฒนธรรมของอ าเภอ
เชียงคานผ่านกิจกรรมการผาสาดลอยเคราะห์ โดยมีภูมิ
ปัญญาท้องถิ่นเข้ามาให้ความรู้ในกระบวนการประดิษฐ์ 
พิธีกรรมในการลอย 
ที่มา : Chiang khan river mountain resort, 2557 
 

  เมืองเชียงคานนั้นถูกกระบวนการบริหาร
จัดการท่องเที่ยวโดยหน่วยงานที่เกี่ยวข้องเข้าพัฒนาให้
เป็นพื้นที่เพื่อการพักผ่อนหย่อนใจของนักท่องเที่ยวมา
ตั้งแต่อดีต ดังที่  สุวารีย์  ศรีปูณะ (2551) กล่าวว่า 
อ าเภอเชียงคานมีการจัดการท่องเที่ยวเชิงวิถีชีวิตและ
ธรรมชาติมาตั้งแต่ปี พ.ศ. 2529 โดยเฉพาะบริเวณพื้นที่
ของแก่งคุดคู้ ที่มีการน าเสนอกิจกรรมการท่องเที่ยวการ
ล่องเรือชมแม่น้ าโขงและการรับประทานอาหารพื้นบ้าน 
การชมวิถีชีวิตการแปรรูปมะพร้าวแก้ว ซึ่งเป็นกิจกรรมที่
สามารสร้างความเพลิดเพลินและสร้างประสบการณ์
การรับรู้ถึงตัวตนของเมืองเชียงคานที่ชัดเจนขึ้น ส่วน 
พระไพรเวศน์ จิตตตทนโต และ กัญจน์ วงศ์อาจ (2555) 
กล่าวว่า เมืองเชียงคานนั้นมีการพัฒนาจากกระแสของ
การพัฒนาจากภาครัฐ ท าให้เกิดการพัฒนาทุกด้าน

https://www.facebook.com/ChiangkhanRiverMountainResort?fref=photo


[31] 

โดยเฉพาะอัตลักษณ์ที่มีความเป็นเชียงคานขึ้นมาผ่าน
ภาพลักษณ์ของการรักสงบ  จิตใจงดงาม เปิดใจ เป็นมิตร
กับคนภายนอกทุกคน มีความเชื่อความศรัทธาเป็นกฎ
ในการสืบทอดวัฒนธรรม และมีประเพณีที่ดีงาม  
 

 
 
 
 
 
 
 

ภาพที่ 10 ชุมชนโดยครูอาจารย์โรงเรียนเชียงคานปทุม
มานุเคราะห์เข้าร่วมกิจกรรมการสืบสานประเพณีและ
วัฒนธรรมอ าเภอเชียงคาน 
 

  ดังนั้น อ าเภอเชียงคานจึงถือว่ามีศักยภาพสูงใน
ด้านวัฒนธรรมประเพณีและเป็นปัจจัยที่ท าให้เกิดการ
ท่องเที่ยวเชิงวิถีชีวิตและวัฒนธรรม เช่นประเพณีการ    
ใส่บาตรข้าวเหนียวที่เป็นปัจจัยหลักที่ท าให้นักท่องเที่ยว
ต่างต้องการที่จะเดินทางเข้ามาสัมผัสและมีประสบการณ์
ในการเรียนรู้วิถีชีวิตชุมชนของอ าเภอเชียงคาน นอกจากนี้ 
นักท่องเที่ยวที่เดินทางเข้ามาในเมืองเชียงคานต่างกับรับรู้
ภาพลักษณ์ของบรรยากาศของเมืองเชียงคานว่าเป็นเมือง
ที่มีความสงบ มีสภาพวิถีชีวิตและความเป็นอยู่ที่เป็นแบบ
ดั้งเดิม ซึ่งถือว่าเป็นจุดขายส าคัญของการท่องเที่ยว     
เชิงวิถีชีวิตและวัฒนธรรม (สุรชัย จันทร์จรัส และ อาร์ม 
นาครทรรพ, 2556) ส่วน สุภาวดี ส าราญ และคณะ 
(2553) กล่าวว่า เมืองเชียงคานนั้นเป็นเมืองที่มีอัตลักษณ์
เฉพาะที่มีแบบแผนมีการปฏิบัติกิจวัตรของชาวบ้านใน
ชุมชนเป็นประจ าเป็นเมืองเล็กริมแม่น้ าโขง ปลูกอาคาร
บ้ านเรื อนโดยใช้ ไม้  มี ความเชื่ อความศรั ทธาใน           
พุทธศาสนา ผู้คนใจเย็นอ่อนน้อมถ่อมตน ส่วนวันทกาญจน์ 

สีมาโรจน์ฤทธิ์ และสุวิชชา ศรีถาน (2555) พบว่า อัตลักษณ์
ของชุมชนเชียงคานนั้น มาจากส่ิงที่เป็นประเพณีและ
วัฒนธรรมที่น าเสนอผ่านกิจกรรมการท่องเที่ยวทั้งการ
น าเสนอในแง่เศรษฐกิจ เช่น ข้าวปุ้นน้ าแจ่ว ผ้าห่มนวม    
ที่มีการน าเสนออัตลักษณ์ผ่านตัวตนมีการปรับเปล่ียน
เพื่อให้เหมาะสมกับนักท่องเที่ยว ซึ่งวิถีชีวิตเกี่ยวกับ    
การท าผ้าห่มนวมนี้สามารถเชื่อมโยงไปสู่วิถีชีวิตในอดีต
ชาวเชียงคานที่ด าเนินชีวิตอยู่ในภาคเกษตรกรรม ด้วย
การปลูกฝ้าย และการท าผ้าห่ม ส่วนอัตลักษณ์ของ
สถาปัตยกรรมนั้นถูกน าเสนอผ่านบ้านชั้นเดียวและ    
สองชั้นท่ีอาจก่อสร้างแบบครึ่งไม้ครึ่งปูน มีลักษณะแบบ
ทรงโบราณ แต่ก็มีการปรับประยุกต์ให้มีความทันสมัย
ผ่านวัสดุสมัยใหม่ แต่ยังคงมีอารมณ์แบบดั้งเดิมเพื่อให้
นักท่องเที่ยวรับรู้คุณค่าและสร้างประสบการณ์ในการ
สัมผัส โดยมรดกทางวัฒนธรรมดังกล่าวจะช่วยท าให้    
ภูมิทัศน์วัฒนธรรมของอ าเภอเชียงคานมีลักษณะเฉพาะ
ขึ้น นอกจากนี้จากการศึกษาของ สุภาวดี ส าราญ และ
คณะ (2553) พบว่า ภาษาของเชียงคานถือว่ามีลักษณะ
เฉพาะที่มีส าเนียงการพูดส่ือสารต่างจากจังหวัดอื่นๆ มัก
เรียกว่า “ภาษาเลย” หรือ “ไทเลย” ลักษณะส าคัญคือมี
น้ าเสียงที่อ่อนหวาน  นุ่มนวล ช้าเนิบและมีค าลงท้ายที่ 
บ่งบอกถึงพื้นที่คือค าว่า “ก๋อ”   
 

สรุปผลการวิจัย 
 การวิจัยครั้งนี้ ผู้วิจัยใช้ระเบียบวิธีการวิจัย   
เชิงคุณภาพ ผลการศึกษาพบว่า กระบวนการปรับเปล่ียน    
อัตลักษณ์ทางศิลปและวัฒนธรรมของชุมชนเกิดจาก
การมีหน่วยงานภายนอกชุมชนเข้ามาจัดกระบวนการ 
โดยเห็นว่าสามารถที่จะช่วยสนับสนุนให้เกิดการ
ท่องเที่ยวเชิงวิถีชีวิตได้ โดยอัตลักษณ์ที่มีความโดดเด่น
ของเชียงคานประกอบด้ วย  วิ ถี ชี วิต  ศิ ลปะและ



[32] 

วัฒนธรรมที่ผสมผสานไปกับความเชื่อในพุทธศาสนา 
เช่น การใส่บาตรข้าวเหนียว 
 
ข้อเสนอแนะ 
 ข้อเสนอแนะในการน าผลการวิจัยไปใช้ 
 1. อ าเภอเชียงคาน เทศบาลต าบลเชียงคาน
ควรมีนโยบายในการก าหนดยุทธศาสตร์การอนุรักษ์
ศิลปะและวัฒนธรรมของชุมชนท้องถิ่นให้คงอยู่ต่อไป 
 2. ควรมีการจัดท าเส้นทางการเรียนรู้วิถีชีวิต
และวัฒนธรรมของอ าเภอเชียงคานโดยเน้นกระบวนการ
มีส่วนร่วมของชุมชนท้องถิ่นและควรมีการวิจัยเชิง
พัฒนาเกี่ยวกับการน าเอาอัตลักษณ์ของวิถีชีวิต ศิลปะ
และวัฒนธรรมไปสู่การประยุกต์และสร้างมูลค่าเพิ่ม
ผ่านการออกแบบสร้างสรรค์ผลิตภัณฑ์ชุมชน  
 ข้อเสนอแนะในการท าวิจัยครั้งต่อไป 
 ควรมีการวิจัยเกี่ยวกับการพัฒนาบุคลากรและ
ผู้น าชุมชนท้องถิ่น  ปราชญ์ชาวบ้านประเด็นการเป็นผู้
อนุรักษ์และการส่งเสริมการเรียนรู้ศิลปะและวัฒนธรรม
ภายในชุมชน 
 
เอกสารอ้างอิง 
เครือจิต  ศรีบุญนาค. (2550).  ดนตรีในพิธีกรรมชนเผ่า

ดั้งเดิมสายตระกูลมอญ-เขมร.  สุรินทร์  : 
คณะมนุ ษยศ าสต ร์ แ ล ะ สั ง คมศาสต ร์  
มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์. 

ชุติมา สุรเชษฐพงษ์ และ สิทธิพร ภิรมย์รื่น. (2554). 
โครงสร้างและองค์ประกอบของเอกลักษณ์
สิ่ งแวดล้อมวัฒนธรรมเมืองเชียงคาน. 
<http://www.arch.su.ac.th/th /publication/> 
(14 พฤษภาคม). 

ณัฐกานต์  ล่ิมสถาพร. (2546). Culture for sale : จุด
เปลี่ยน ทางกลับ วัฒนธรรมโลกาภิวัตน์ . 
กรุงเทพฯ : ทิปปิ้ง พอยท์. 

ณัฐพล  มีแก้ว. (2555). ถนนชายโขงเมืองเชียงคาน : 
การท าวัฒนธรรมให้เป็นสินค้าเพื่อการ
ท่องเที่ยวอ าเภอเชียงคาน จังหวัดเลย.  
<http://gsbooks.gs.kku.ac.th>  (13 มกราคม). 

ไทยโรจน์   พวงมณี. (2552). การวิจัยและพัฒนา
ศักยภาพของบุคลากรของชุมชนท้องถ่ิน
ส าหรับการน าเสนอภาพลักษณ์ทรัพยากร
การท่องเที่ยวเชิงศิลปกรรมท้องถ่ินเพื่อการ
จัดการท่องเที่ยวอย่างยั่งยืน. เลย : ส านักงาน
กองทุ นสนั บสนุ นการวิ จั ย  (สกว. )  และ
มหาวิทยาลัยราชภัฎเลย. 

ปริตตา เฉลิมเผ่า กออนันตกูล. (2554). อัตลักษณ์ซ้อน
ของนักมานุษยวิทยาในบ้านเกิด. ใน ปริตรตา 

เฉลิมเผ่า กออนันตกูล, บรรณาธิการ. คนใน 
: ประสบการณ์ภาคสนามของนัก
มานุษยวิทยาไทย. (หน้า 201-202). พิมพ์ครั้งที่ 
1.  กรุงเทพฯ : ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร. 

พระไพรเวศน์  จิตฺตทนฺโต และ กัญจน์  วงศ์อาจ. (2555). 
การมีส่วนร่วมของประชาชนเพื่อสร้าง
ชุมชนเข้มแข็ง : กรณีศึกษาเชียงคานโมเดล
ด้ า น ก า ร ท่ อ ง เ ที่ ย ว เ ชิ ง อ นุ รั ก ษ์ .  
<http://www.slideshare.net -13506355>. (14 
สิงหาคม). 

 
 
 
 
 
 



[33] 

วันทกาญจน์  สีมาโรฤทธิ์ และ สุวิชชา ศรีถาน. (2555, 
มกราคม). การค้นหาอัตลักษณ์ทางการ
ท่องเที่ยวอย่างมีส่วนร่วมของชุมชนเชียงคาน 
จั งหวั ด เลย .  การประชุ มทางวิ ชาการ
ระดับชาติ อุบลวัฒนธรรมคร้ังที่ 2 กิน เที่ยว 
เกี้ยว เล่น. มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี ร่วมกับ
เครือข่ายทางวิชาการ วันที่ 27-29 มกราคม 
2555 ณ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี, 1-12. 

วารุณี  (ภูสนาม) หวัง. (2551, กรกฎาคม-ธันวาคม). 
แนวโน้มของศิลปะพื้นบ้านจีนเชิงพาณิชย์ใน
ภาวการณ์ปัจจุบัน. วารสาร มฉก.วิชาการ. ปีที่ 
12 (ฉบับที่ 23),  23-40. 

วิชาภรณ์  ช านิก าจร. (2554). การศึกษารูปแบบและ
บทบาทของที่ว่างสาธารณะระดับชุมชน  : 
กรณีศึกษาเทศบาลเมืองเชียงคาน อ าเภอ
เชียงคาน จังหวัดเลย. มหาสารคาม : คณะ
สถาปัตยกรรมศาสตร์  ผังเมือง และนฤมิตศิลป์ 
มหาวิทยาลัยมหาสารคาม. 

วิบูลย์  ล้ีสุวรรณ. (2542). ศิลปหัตถกรรมพื้นบ้าน. 
กรุงเทพฯ : คอมแพคพริ้นท์. 

วิโรจน์  ศรีสุโร. (2536). ศิลปกรรมพื้นบ้าน. ใน เพ็ญศรี  
ดุ๊ก ไพฑูรย์ สินลารัตน์  ปิยนาถ  บุนนาค และ    
วราภรณ์  จิวชัยศักดิ,์ บรรณาธิการ  วัฒนธรรม
พื้นบ้าน  :  ศิลปกรรม. (หน้า 1-37). กรุงเทพฯ 
: ส านักพิมพ์จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

สุภาวดี ส าราญ  และคณะ (2553). การวิจัยและพัฒนา
ศักยภาพของคนในท้องถ่ินในการบริหาร
จัดการท่องเที่ยวและส่งเสริมการท่องเที่ยว
ในอ าเภอเชียงคาน. เลย : มหาวิทยาลัย       
ราชภัฎเลย. 

 

สุรชัย  จันทร์จรัส และ อาร์ม นาครทรรพ.  (2556, 
กันยายน-ธันวาคม). ปัจจัยที่มีต่อระยะเวลาการ
กลับมาเที่ยวซ้ าเชียงคานของนักท่องเที่ยว. 
วารสารสังคมลุ่มน้ าโขง. ปีที่ 9 (ฉบับที่ 3), 
145-166. 

สุวารี   ศรีปูณะ. (2551). สิ่งบ่งชี้ทางภูมิศาสตร์ที่
เสริมสร้างคุณค่าทรัพยากรการท่องเที่ยว
ชุ ม ช น ช า ย แ ด น ลุ่ ม น้ า เ หื อ ง -โ ข ง . 
<http://rir.nrct.go.th/drupal-ir/?q=biblio/ 
author/23168>  (20 กันยายน). 

แสงอรุณ  รัตกสิกร  นิจ หิญชีระนันทน์ จุลทรรศน์  พยาฆ
รานนท์ ฉวีงาม มาเจริญ  บุหลง ศรีกนก และ
เบญจมาศ แพทอง. (2550). ลักษณะไทย  

วัฒนธรรมพื้นบ้าน. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพฯ : 
อมรินทร์พริ้นติ้ง. 

อนุชิต สิงห์สุวรรณ. (2554). “ตัวตน” ของคนเชียงคานใน
บันทึกการเดินทางของชาวตะวันตก.  เมือง

โบราณ.  ปีท่ี 37 (ฉบับที่ 2), 91–103.  
อภิญญา เฟื่องฟูสกุล. (2543, ธันวาคม). แนวคิดหลักทาง

สังคมวิทยาเรื่อง อัตลักษณ์ (Identity).  เอกสาร
ประกอบการประชุมทางวิชาการระดับชาติ 
สาขาสังคมวิทยา. ครั้งที่ 1 จัดโดยคณะกรรมการ
สภาวิจัยแห่งชาติ  สาขาสังคมวิทยา ส านัก
คณะกรรมการวจิัยแห่งชาติ 15-16 ธันวาคม 2543 
ณ โรงแรมมิราเคิล แกรนด์ คอนเวนชั่น กรุงเทพฯ, 
4. 

Editorial Team. (2009). Creative Economy กับเศรษฐกิจ
ของชาติ. Design. (35), 34-41. 

 
  

http://rir.nrct.go.th/drupal-

