
159
ว.มรม. ปที่ 12 ฉบับที่ 2 : พฤษภาคม - สิงหาคม 2561
RMU.J. 12(2) : May - August 2018

แนวคิดเรื่องอวิชชาในพุทธปรัชญาเถรวาท

The Concept of Ignorance in Theravada Buddhist Philosophy

พระมหาประภาส แกวเกตุพงษ (ปริชาโน)1 พระมหาสากล เดินชาบัน (สุภรเมธี)2 และพระมหาวันดี ปะวะเส (กนฺตวีโร)3

PhramahaPrapas Kaewketpong1, PhramahaSakol Doenchaban2 and Phramaha Wandee Pavase3

สาขาวิชาพุทธศาสนาและปรัชญา มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย1,2,3

Buddhism and Philosophy, Mahamakut Buddhist University Roi-Et Campus1,2,3

Corresponding author, E-mail : purepas@hotmail.com

สาระสังเขป
 พระพุทธศาสนากลาววา อวิชชา หมายถึง ความไมรู ความไมเห็น ความโงเขลา ความหลง ความลุมหลง ความหลงใหล ความหลง

ผิด ความไมรูในอริยสัจ 4 คือ ความไมรูในทุกข เหตุใหเกิดทุกข ความดับทุกขและขอปฏิบัติใหถึงความดับทุกข อวิชชาเกิดจากอาสวะ 

3 คือ ความใครในกาม ความเห็นผิดทํานองครองธรรม และเกิดจากความยินดีในภพ ความอยากยิ่งใหญ ความอยากยั่งยืน และเกิด

จากการไมรูจักการเกิดและความเสื่อมไปของขันธ 5การกําจัดอวิชชานั้นใหทําลายฐานเกิดของอวิชชา คือ อาสวะ 3 ตองกําหนดรูการ

เกิดดับของขันธ 5 และใหเจริญสมถะและวิปสสนา

 คําสําคัญ : อวิชชา ; พุทธปรัชญาเถรวาท

SUMMARY
 Ignorance in Buddhism means not knowing, not seeing, foolishness, delusion, wrong view, ignorance 

in the Four Noble Truths, making foolish, hiding the wisdom, and ignorance is a defilement. The cause of 

ignorance is canker of sense-desire, canker of becoming, canker of view or speculation, and not knowing 

or not understanding happening and cessation of the five aggregates according to the truth and practice 

calmness and insight meditation.

 Keywords : Ignorance ; Theravada Buddhist Philosophy



160
ว.มรม. ปที่ 12 ฉบับที่ 2 : พฤษภาคม - สิงหาคม 2561

RMU.J. 12(2) : May - August 2018

บทนํา
 อวิชชา ไดแก ความไมรูในทุกข ความไมรูในทุกขสมุทัย 

ความไมรูในทุกขนิโรธ ความไมรูในทุกขนิโรธคามินีปฏิปทา 

ความไมรูในสวนอดีต ความไมรูในสวนอนาคต ความไมรูใน

สวนอดีและอนาคต ความไมรูในปฏิจจสมุปบาทวาเพราะธรรม

นี้เปนปจจัย ธรรมนี้จึงมี ความไมรู ความไมเห็น ความไมตรัสรู 

ความไมรูโดยสมควร ความไมรูความจริง ความไมแทงตลอด 

ความไมถือเอาโดยถูกตอง ความไมหยั่งลงโดยรอบคอบ ความ

ไมพิจารณา ความไมทําใหประจักษ ความทรามปญญา ความ

โงเขลา ความไมรูชัด ความหลง ความลุมหลง ความหลงใหล 

อวิชชา โอฆะ คือ อวิชชา โยคะ คือ อวิชชา อนุสัย คือ อวิชชา 

ปริยุฏฐาน คือ อวิชชา ขาย คือ อวิชชา อกุศลมูล คือ โมหะ นี้

เรียกวา อวิชชา โลกนี้ถูกอวิชชานี้โอบลอม หุมหอ คือ หอมลอม 

ครอบคลุม ปกคลุมบดบังไว รวมความวา โลกถูกอวิชชาหุมหอ

ไว คําวา โลก ไดแก โลกนรก โลกกําเนิดเดรัจฉาน โลกในเปรต

วิสัย มนุษยโลก เทวโลกขันธโลก ธาตุโลก อายตนโลก โลกนี้ 

โลกหนา พรหมโลก เทวโลก เหลานี้พระพุทธองคตรัสเรียกวา 

โลก Abhi. [1]

ความหมายของอวิชชา

 อวิชชา หมายถึง ความไมรูในอริยสัจ 4 คือ ความไมรูใน

ทุกข ความไมรูในเหตุใหเกิดทุกข ความไมรูในความดับทุกข 

ความไมรูในทางที่ใหเขาถึงความดับทุกข อวิชชากลาวโดย

พิสดาร คือ ความไมรู 8 อยาง เรียกวา 8 โดย 4 ขอแรกอยู

ในอริยสัจ 4 ที่เหลือเพิ่มเขามาอีก 4 ขอ คือ ความไมรูในชีวิต

ในอดีต ในอนาคต ความไมรูในชีวิตในอดีตและอนาคต และ

ความไมรูในรูปนามที่เกิดข้ึนโดยอาศัยมีเหตุใหเกิดตามนัยปฏิ

จจสมปุบาท อวชิชาเปนโอฆะ อวชิชาเปนโยคะ อวชิชาเปนอนสุยั 

อวชิชาเปนปริยฏุฐาน อวชิชาเปนตาขาย อวชิชาเปนอกศุลมลู คอื 

โมหะ กลาวคือ เกิดขึ้นโดยมีโมหเจตสิกเปนมูลเปนประธาน มี

ธรรมชาติที่บดบังสภาพตามความเปนจริงของอารมณไว คือ 

หลง มีหนาที่ทําใหหลง ปดบังปญญาจักษุ ผลที่เห็นชัดเจนของ

อวิชชา คือ ปดบังไมใหรูตามความเปนจริง อวิชชาเปนปจจัยให

เกิดสังขาร คือ เปนปจจัยใหทําบุญและบาป อวิชชานั้น หมาย

ถึง ทั้งความไมรู รูสิ่งที่ไมควรรู และไมรูแจง อวิชชาเปนความ

ไมรูที่เปนกิเลส

ประเภทของอวิชชา

 อวิชชาในพุทธปรัชญาเถรวาทนั้น แบงออกเปน 5 ประเภท 

คือ

 ประเภทที่ 1 อวิชชานั้นมีความไมรูอริยสัจ 4 เปนลักษณะ

 ประเภทที่ 2 อวิชชามีการทําใหหลงเปนกิจ (หนาที่)

 ประเภทที ่3 อวชิชามกีารปดบงัปญญาจักษุเปนปจจุปฏฐาน

 ประเภทที่ 4 อวิชชามีอาสวะเปนปทัฏฐาน

 ประเภทที ่5 อวชิชาเปนกเิลส เปนรากเหงาของความชัว่ทกุชนดิ

 ประเภทที่ 1 อวิชชานั้นมีความไมรูอริยสัจ 4 เปนลักษณะ 

กลาวคอื ปกปดไมใหรูตามความเปนจริงทีค่วรรู รูแตสิง่ท่ีไมเปน

ไปตามความเปนจริงที่ไมควรรู เปนปฏิปกษตอปญญา ปญญา

เศราหมองเพราะอวิชชา ปญญาไมเจริญเพราะอวิชชา สํารอก

อวิชชาไดจึงช่ือวาปญญาวิมุตติ อวิชชาเปนขาศึกของปญญา 

ปญญาเปนขอศึกของอวิชชา มีอวิชชาก็ไมมีปญญา มีปญญาก็

ไมมอีวชิชา อวชิชาเกดิขึน้เมือ่นัน้ยอมหามมใิหปญญาเกดิ Ang. 

Duka. A. [2]

 ประเภทท่ี 2 อวิชชาทําใหหลงเปนกิจ (หนาท่ี) กลาว

คือ อวิชชามีหนาท่ีทําใหลุมหลง มีหนาท่ีทําใหหลง ทําใหเกิด

ความหลงใหล มีโมหะ มีความหลง มีความมืดมิด อวิชชา

ทําใหคนตาบอด กลาวคือ เทวดาและมนุษยโดยมาก ยอมหลง 

หลงพรอม หลงเสมอ เปนผูหลง เปนผูหลงพรอม เปนผูหลง

เสมอในกามคณุ 5 เปนผูอนัอวชิชาทําใหตาบอด หุมหอไว ปดบงั

ไว ปกปดไว ปกคลุมไว เพราะเหตุนั้น กามคุณ 5 พระผูมีพระ

ภาคเจาจึงตรัสวา ที่หลง Khu. M. [3] 

 ประเภทที ่3 อวชิชามกีารปดบงัปญญาจักษุเปนปจจุปฏฐาน 

อวชิชาทีม่สีภาพปกปดความจริงไมใหเกดิความรูนัน้แบงออกเปน

หลายประเภทดวยกัน คือ

 1) บุคคลบางพวก ไมรู ว าการกระอยางนี้ดีเปนกุศล 

การกระทําอยางนีไ้มดเีปนอกศุล ดวยอาํนาจแหงอวชิชาทีป่กปด

ไวไมใหรู ฉะนั้น บุคคลพวกนี้จึงกลาทําในทุจริตตางๆ อยางไมรู

สึกเกรงกลัวและละอายใจ อวิชชาชนิดนี้เปนอวิชชาที่หนามาก 

 2) บุคคลบางพวก รูวาการกระทําอยางนี้ดีเปนกุศล อยางนี้

ไมดีเปนอกุศล ฉะนั้น บุคคลจําพวกนี้เมื่อขณะที่มีอกุศลเกิดขึ้น 

กส็ามารถระงับได ไมปลอยใหลวงถงึกาย วาจา แลวเปลีย่นจติใจ

และการกระทาํนัน้ใหเปนกศุลเกดิขึน้ อวชิชาของบคุคลจําพวกนี้

จัดวาเปนอวิชชาที่บางมากแลว



161
ว.มรม. ปที่ 12 ฉบับที่ 2 : พฤษภาคม - สิงหาคม 2561
RMU.J. 12(2) : May - August 2018

3) บุคคลที่สําเร็จเปนโสดาบัน สกทาคามี อนาคามีนั้น ไดชื่อวา

เปนผูที่เห็นแจงในอริยสัจ 4 แลว แตก็ยังไมไดทําลายอวิชชาให

หมดสิ้นไป อวิชชาของพระอริยบุคคลเหลานี้ เปนอวิชชาที่บาง

ที่สุดบุคคลที่หมดสิ้นจากอวิชชาไดนั้น มีแตพระอรหันตพวก

เดียว การปกปดไมใหรูตามความเปนจริงของอวิชชา จึงไมมีแก

พระอรหันตทั้งหลาย พระอรหันต คือ บุคคลปฏิบัติแลวเพื่อไม

ใหเหลอืซ่ึงรูปราคะ อรูปราคะ มานะ อทุธจัจะ และอวชิชา ปฏบัิติ

แลวเพ่ือทําใหแจงซ่ึงอรหัตผล รูปราคะและอรูปราคะ มานะ 

อุทธัจจะ อวิชชา อันบุคคลใดละไดหมด ไมมีเหลือ บุคคลนี้ 

เรียกวา พระอรหันต Abhi. Pu. [4]

 พระอรหนัตไมมอีวชิชา ความไมรูของพระอรหันตมอียู แต

อวิชชา โอฆะ คือ อวิชชา โยคะ คือ อวิชชา อนุสัย คือ อวิชชา 

ปริยุฏฐาน คือ อวิชชา สังโยชน คือ อวิชชา นิวรณ คือ อวิชชา 

ไมมีแกทาน Abhi. Ka. [5] 

 ความไมรูของพระอรหันตมีอยู แตความไมรู การฆาสัตว 

การลักทรัพย ฯลฯ การฆาสัตว การฆาชาวนิคม ครอบงําพระ

อรหันตไมได

 ความไมรูเหลานี้ คือ ความไมรูในพระศาสดา ความไมรูใน

พระธรรม ความไมรูในพระสงฆ ความไมรูในไตรสกิขา ความไมรู

ในสวนอนาคต ความไมรูในสวนอนาคตและสวนอดตี ความไมรู

ในปฏิจจสมุปบาทวา เพราะธรรมนี้เปนปจจัย ธรรมนี้จึงเกิดขึ้น 

ไมมีแกพระอรหันต 

 ประเภทที่ 4 อวิชชามีอาสวะเปนปทัฏฐาน คําวา ปทัฏฐาน 

แปลวา เปนเหตุใกล หมายถึง ฐานเกิดของอวิชชา ไดแก อาสวะ 

คอื กเิลสทีห่มกัหมมอยูในจิต กเิลสทีไ่หลออกอยูตลอดตอเนือ่ง 

กเิลสทีท่าํใหสตัวไหลไปตาม ไดแก ความใครในกาม (กามาสวะ) 

ความเห็นผดิจากทาํนองคลองธรรม (ทฏิฐาสวะ) ความยนิดใีนภพ 

ความอยากเปน ความอยากยิง่ใหญ ความอยากยัง่ยนื (ภวาสวะ) 

รวมทั้งอวิชชาเองดวย (อวิชชาสวะ) BanjobBannaruji [6]

 ประเภทที่ 5 อวิชชาเปนกิเลส เปนรากเหงาของความชั่วทุก

ชนิด กลาวคือ ความไมละอายบาป ความไมกลัวบาป ผูมีอวิชชา 

ไมเห็นแจง มีความเห็นผิด มีความดําริผิด มีการเจรจาผิด มีการ

งานผดิ มอีาชพีผดิ มคีวามพยายามผิด มคีวามระลกึผดิ มคีวาม

ตั้งใจผิด Ang. Dasaka. [7] 

เหตุเกิดของอวิชชา

 สิ่งที่เปนปจจัยท่ีทําใหเกิดอวิชชาข้ึน หรือบริบูรณนั้น คือ 

นิวรณ 5 เมื่อนิวรณ 5 เกิดขึ้นแลวทําใหกิเลสอื่นๆ ตามมาอีก 

คือ ทุจริต 3 ความไมสํารวมอินทรีย ความไมมีสติสัมปชัญญะ 

มีการมนสิการโดยไมแยบคาย ความไมมีศรัทธา การไมฟง

สทัธรรม การไมคบสตับรุุษ เปรียบเหมอืนเมือ่ฝนเมด็ใหญตกลง

บนยอดเขา เมือ่ฝนตกลงหนกัๆ นํา้นัน้ไหลไปตามทีลุ่มทาํใหซอก

เขา ลําธารและหวยเต็มเปยม ซอกเขา ลําธาร และหวยเต็มเปยม

แลวทาํใหหนองเต็ม หนองเต็มแลวทาํใหบงึเตม็ บึงเต็มแลวทําให

แมนํ้านอยเต็ม แมนํ้านอยเต็มแลวทําใหแมนํ้าใหญเต็ม แมนํ้า

ใหญเต็มแลวทําใหมหาสมุทรสาครเต็ม

 เหตุเกิดอวิชชานั้นยังมีเหตุเกิดมาจากปุถุชนท่ีไมรูชัดซ่ึงรูป 

เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณวา มีความเกิดขึ้นและเสื่อมไป

เปนธรรมดาตามความเปนจริง Sang. Kha. [8] 

การกําจัดอวิชชา

 การกําจัดอวิชชานั้น ทางพุทธปรัชญาเถรวาทใหพยายาม

ทําลาย หรือกําจัดฐานเกิดของอวิชชา คือ อาสวะ คือ กิเลสที่

หมักหมมอยูในจิต กิเลสท่ีไหลออกอยูตลอดตอเนื่อง กิเลสที่

ทําใหสัตวไหลไปตาม ไดแก ความใครในกาม (กามาสวะ) ความ

เห็นผิดจากธรรมนองคลองธรรม (ทิฏฐาสวะ) ความยินดีในภพ 

ความอยากเปน ความอยากยิง่ใหญ ความอยากยัง่ยนื (ภวาสวะ) 

รวมทั้งตัวอวิชชาเองดวย (อวิชชาสวะ) นอกจากนี้ก็พยายาม

ศึกษาถึงเหตุเกิดของอวิชชานั้นที่เกิดจากการไมรูวา รูป เวทนา 

สัญญา สังขาร วิญญาณนั้น มีความเกิดขึ้นและมีความเสื่อมไป

เปนธรรมดาตามความเปนจริงอยางไร เมื่อทําไดเชนนี้ก็สามารถ

ทําลายอวิชชาไดโดยการทําลายตนเหตุที่ทําใหเกิดอวิชชา

 พทุธปรัชญาเถรวาทไดกลาวถงึการกาํจัดอวชิชาไววา ทฏิฐทิี่

ตัง้ไวชอบยอมทาํลายอวชิชาได ทําลายอวชิชาได วชิชาจึงเกดิ และ

สามารถกระทําใหแจงนิพพานได เพราะทิฏฐิที่ตั้งไวชอบ เพราะ

มรรคภาวนาที่ตั้งไวชอบ ขอนี้เปนฐานะที่มีได ขอนี้เพราะเหตุไร 

เพราะทิฏฐิที่ตั้งไวชอบ Ang. Aka. [9] 

 อวิชชานั้นถือวาเปนโมหะ ในการกําจัดโมหะนั้น พึงเจริญ

โพชฌงค 7 มีปรากฏรายละเอียดดังนี้ คือ โพชฌงค 7 อันภิกษุ

เจริญ เพื่อรูยิ่ง เพื่อกําหนดรู เพื่อความสิ้นไป เพื่อละสังโยชน 5 

คือ รูปราคะ อรูปราคะ มานะ อุจธัจจะ และอวิชชา โพชฌงค 7 

คือ สติสัมโพชฌงค มีอันกําจัดราคะเปนท่ีสุด กําจัดโทสะเปน



162
ว.มรม. ปที่ 12 ฉบับที่ 2 : พฤษภาคม - สิงหาคม 2561

RMU.J. 12(2) : May - August 2018

ที่สุด และกําจัดโมหะเปนที่สุด Sam. Ma. [10] 

 นอกจากนี ้การกาํจดัอวชิชานัน้ ผูทีส่ามารถทาํลายอวชิชาได

นั้น ตองเห็นรูป ฯลฯ จักขุวิญญาณ ฯลฯ จักขุสัมผัส โดยความ

ไมเทีย่ง รูเหน็แมความเสวยอารมณทีเ่ปนสขุหรือทุกขหรือมใิชสขุ

มิใชทุกขที่เกิดขึ้น เพราะจักขุสัมผัสเปนปจจัยโดยความไมเที่ยง 

จึงละอวิชชาได วิชชาจึงเกิดขึ้น Sang. Sala. [11] 

 นอกจากนี้ การกําจัดอวิชชาเกิดขึ้นไดจากการที่รูวา “ธรรม

ทั้งปวงไมควรยึดมั่น” รูยิ่งธรรมท้ังปวง เมื่อรูยิ่งธรรมทั้งปวง

แลว ก็กําหนดรูธรรมทั้งปวง เมื่อกําหนดรูธรรมทั้งปวงแลว ก็

เห็นนิมิตทั้งปวงโดยอาการอื่น เห็นจักขุโดยอาการอื่น เห็นรูป 

ฯลฯ จักขุวิญญาณ ฯลฯ จักขุสัมผัส...เห็นแมความเสวยอารมณ

ทีเ่ปนสขุหรือทุกขหรือมใิชสขุมใิชทกุขท่ีเกดิขึน้เพราะจักขสุมัผสั 

เปนปจจัยโดยอาการอื่น ฯลฯ เห็นมโนโดยอาการอื่น ฯลฯ 

ธรรมารมณ ฯลฯ มโนวิญญาณ ฯลฯ มโนสัมผัส...ธรรมทั้งปวง

ไมควรยึดมั่น รูยิ่งธรรมทั้งปวง กําหนดรูธรรมทั้งปวง รูเห็นดังนี้

จึงละอวิชชาได

 พระพุทธองคตรัสวิชชาภาคิยธรรม คือ ธรรมอันเปนสวน

ของความรู อันเปนการกําจัดอวิชชาไว ดังนี้ คือ ดูกอน ภิกษุทั้ง

หลาย ธรรมอันเปนไปในสวนแหงวิชชา สองอยางนี้ คือ สมถะ 

(ความสงบ) และวปิสสนา (ความรูตามเปนจริง) สมถะ อนับคุคล

เจริญแลว ยอมทําใหจิตไดรับการอบรม จิตไดรับการอบรม

แลว ยอมละราคะได วิปสสนาอันบุคคลเจริญแลว ยอมทําให

เกิดปญญา ปญญาอันไดรับการบมเพาะ ยอมทําใหละอวิชชาได 

Ang. Duka. [12] 

ผลการกําจัดอวิชชา
 ผลที่เกิดจากการกําจัดอวิชชานั้น ผูที่สามารถกําจัดอวิชชา

ไดจะมีวิชชา ซ่ึงกอใหเกิดผลดังนี้ คือ ไดสดับ รูชัดรูป รูชัด

ความเกิดแหงรูป ฯลฯ รูชัดปฏิปทาที่ใหถึงความดับแหงรูป 

เวทนา สัญญา รูชัดสังขาร ฯลฯ รูชัดปฏิปทาที่ใหถึงความดับ

แหงวิญญาณ นอกจากนี้เมื่อบุคคลละอวิชชาไดแลว กอใหเกิด

ผลตามมา คือ มีสัมมาทิฏฐิ กลาวคือ มีความเห็นถูกตองตาม

ทาํนองคลองธรรม เปนตน และสามารถเขาถงึกศุลธรรมทัง้หลาย

ได คือ 

 1)ผูมีวิชชาเห็นแจง ยอมมีสัมมาทิฏฐิ (เห็นชอบ)

 2) ผูมีสัมมาทิฏฐิ ยอมมีสัมมาสังกัปปะ (ดําริชอบ)

 3) ผูมีสัมมาสังกัปปะ ยอมมีสัมมาวาจา (เจรจาชอบ)

 4) ผูมีสัมมาวาจา ยอมมีสัมมากัมมันตะ (กระทําชอบ)

 5) ผูมีสัมมากัมมันตะ ยอมมีสัมมาอาชีวะ (เลี้ยงชีพชอบ)

 6) ผูมีสัมมาอาชีวะ ยอมมีสัมมาวายามะ (พยายามชอบ)

 7) ผูมีสัมมาวายามะ ยอมมีสัมมาสติ (ระลึกชอบ)

 8) ผู มีสัมมาสติ ยอมมีสัมมาสมาธิ (ตั้งจิตมั่นชอบ) 

Sang. Ma. [13] 

 นอกจากนี้ เมื่อบุคคลละอวิชชาไดก็จะทําใหมีวิชชา คือ 

มคีวามรูในทุกข มคีวามรูในทกุขสมทุยั (เหตุใหเกดิความทกุข) มี

ความรูในทุกขนิโรธ (ความดับทุกข) มีความรูในทุกขนิโรธคามินี

ปฏิปทา (ขอปฏิบัติใหถึงความดับทุกข) และผลที่เกิดขึ้นจากการ

กาํจัดอวชิชานัน้กย็งัทําใหผูละอวชิชาไดเขาถงึกศุธรรมทัง้หลายมี

สัมมาทิฏฐิ เปนตน ดังปรากฏในวิชชาสูตร ดังนี้ 

 1) ผูมีวิชชาเห็นแจง ยอมมีสัมมาทิฏฐิ

 2) ผูมีสัมมาทิฏฐิ ยอมมีสัมมาสังกัปปะ

 3) ผูมีสัมมาสังกัปปะ ยอมมีสัมมาวาจา

 4) ผูมีสัมมาวาจา ยอมมีสัมมากัมมันตะ

 5) ผูมีสัมมากัมมันตะ ยอมมีสัมมาอาชีวะ

 6) ผูมีสัมมาอาชีวะ ยอมมีสัมมาวายามะ

 7) ผูมีสัมมาววายามะ ยอมมีสัมมาสติ

 8) ผูมีสัมมาสติ ยอมมีสัมมาสมาธิ

 9) ผูมีสัมมาสมาธิ ยอมมีสัมมาญาณะ

 10) ผูมีสัมมาญาณะ ยอมมีสัมมาวิมุตติ Ang. Dasaka. 

[14] 

 สรุป
 อวชิชาในพทุธปรัชญาเถรวาทม ี5 ประเภท คอื ไมรูอริยสจั 4 

ปกปดไมใหรูตามความเปนจริง เปนปฏปิกษเปนขาศกึตอปญญา 

ปญญาเศราหมองและไมเจริญเพราะอวิชชา ถามีอวิชชาก็ไมมี

ปญญา ถามีปญญาก็ไมมีอวิชชา อวิชชามีหนาที่หลัก คือ ทําให

ลุมหลง ทําใหมดืมดิ อวชิชาปดบงัปญญาจักษุปกปดความจริงไม

ใหเกิดความรู แบงเปน 3 พวก ไมรูมาก มีอวิชชามากไมรูปาน

กลางมอีวชิชาบางมาก และรูมากมอีวชิชาเบาบางทีส่ดุ คนทีห่มด

สิ้นอวิชชามีพวกเดียว คือ พระอรหันตเทานั้น อวิชชาเกิดเพราะ

อาสวะ อวชิชาเปนรากเหงาของอกศุลธรรม คอื ความชัว่ทกุชนดิ 

เพราะขาดสัมมาทิฏฐิ



163
ว.มรม. ปที่ 12 ฉบับที่ 2 : พฤษภาคม - สิงหาคม 2561
RMU.J. 12(2) : May - August 2018

อวิชชาเปนกเิลสสาํคญั เปนประธานของกเิลสทัง้ปวง เปนมลูราก

ของวัฏฏะ คือ เปนกิเลสที่เปนเหตุใหตองเวียนวายตายเกิดไมมี

สิ้นสุด ระดับของอวิชชาแบงออกเปน 3 ระดับ คือ ระดับอนุสัย

กิเลส หมายถึง อวิชชาที่เกิดนอนเนื่องอยูในจิตใจมีมาแตเกิด

พรอมกบัปฏสินธิวิญญาณ ระดบัปริยฏุฐานกเิลส หมายถงึ อวชิชา

ทีเ่กดิขึน้รบกวนจติ คอื อนสุยัทีฟุ่งขึน้มานัน่เอง อนัเปนปจจัยให

เกดิอวชิชาระดบัสาม คอื วติีกกมกเิลส หมายถงึ อวชิชาขัน้หยาบ

ที่เปนเหตุใหลวงละเมิดศีล กลาวคือ ทําผิดทั้งกายและวาจา คือ 

ปริยุฏฐานกิเลสที่ไมสามารถควบคุมไดนั่นเอง

 อวิชชาเกดิขึน้มาจากอาสวะทีถ่กูหมกัดองไวนานๆ อาสวะซ่ึง

มสีภาพเหมอืนสรุา สามารถทําใหผูดืม่กนิมอีาการมนึเมาขาดสติ 

กระทําสิ่งตางๆ ที่ไมควรทํา เชน การทะเลาะวิวาทกัน การปลน

ชิงทรัพยกัน เปนตน ผลสุดทายผูที่ตกอยูภายใตอํานาจของสุรา

นัน้ จะไดรับคอืความทุกขกาย ความทกุขใจ อาสวะนัน้ ไดแก อา

สวะ 4 คือ กามาสวะ ทิฏฐาสวะ ภวาสวะ อวิชชาสวะ นอกจาก

นี้อวิชชายังเกิดจากนิวรณ ถือวาเปนธรรมที่เปนเคร่ืองหามหรือ

กดีกัน้ความด ีไมใหกศุลกรรมตางๆ เกดิและทําใหกศุลธรรมบาง

อยาง เชน ฌานทีเ่กดิอยูแลวเสือ่มสิน้ไป นอกจากนีอ้วชิชายงัเกดิ

จากการไมสาํรวมอนิทรีย การไมมสีติสมัปชญัญะทีส่มบรูณ ไมมี

การพจิารณาโดยแยบคาย การไมศรัทธา การไมฟงพระสทัธรรม 

การไมคบหาสัตบุรุษ และการไมรูจักการเกิดดับของขันธ 5

 ผูละอวิชชาไดยอมเปนผูมีวิชชา คือ มีความรูชัดรูป เวทนา 

สญัญา สงัขาร วิญญาณ และรูชดัความเกดิแหงรูป ฯลฯ รูปฏปิทา

ใหถึงความดับแหงรูป ฯลฯ เมื่อละอวิชชาไดแลว ก็สามารถเขา

ถึงกุศลธรรมทั้งหลาย มีหิริ (ความละอายบาป) และโอตตัปปะ 

(ความเกรงกลวับาป) ผูละอวชิชาไดยอมเปนผูมสีมัมาทฏิฐ ิ(เหน็

ชอบ) มีสัมมาสังกัปปะ (ดําริชอบ) มีสัมมาวาจา (เจรจาชอบ) 

มีสัมมากัมมันตะ (กระทําชอบ) มีสัมมาอาชีวะ (เลี้ยงชีพชอบ) 

มีสัมมาวายามะ (พยายามชอบ) มีสัมมาสติ (ระลึกชอบ) มีสัมมา

สมาธิ (ตั้งจิตมั่นชอบ)

เอกสารอางอิง
[1 ]  Mahamakut Buddhist Universi ty . (1987) . 

 AbhidhammaSangani Vol. 35. Bangkok : Siamese 

 Edition : Mahamakuttarajavidyalaya Press. 

[2] Anguttara Nikaya Dasakanipata Atthakatha, (1987).

 ed. in Thai Script by Mahamakut Buddhist 

 University, Vol. 1, Bangkok : Mahamakut Buddhist 

 University Press.

[3] Khuddaka Nikaya Mahanidesa, (1987). ed. in Thai 

 Script by Mahamakut Buddhist University, Vol. 

 25, Bangkok : Mahamakut Buddhist University 

 Press.

[4] Abhidhamma Puggalapannatti,(1987). ed. in Thai 

 Script by Mahamakut Buddhist University, Vol. 

 36, Bangkok : Mahamakut Buddhist University 

 Press,p. 125.

[5] Abhidhamma Kathavatthu,(1987).ed. in Thai Script 

 by Mahamakut Buddhist University, Vol. 37, 

 Bangkok : Mahamakut Buddhist University Press,p. 

 152.

[6] Banjob Bannaruji. (2535). Tales from Tipitaka,Vol 1. 

 Bangkok : Dhammasabha Press. 

[7] AnguttaraNikayaDasakanipata,(1987).ed. in Thai 

 Script by Mahamakut Buddhist University, Vol. 24, 

 Bangkok : Mahamakut Buddhist University Press, 

 p. 90.

[8] Samyutta Nikaya Khanthavaravagga,(1987).ed. in Thai 

 Script by Mahamakut Buddhist University, Vol. 

 17, Bangkok : Mahamakut Buddhist University 

 Press,p. 128.

[9] Anguttara Nikaya Akkanipata,(1987). ed. in Thai 

 Script by Mahamakut Buddhist University, Vol. 20, 

 Bangkok : Mahamakut Buddhist University Press,

 p. 7.

[10] Samyutta Nikaya Mahavaravagga,(1987). ed. in Thai 

 Script by Mahamakut Buddhist University, Vol. 

 19, Bangkok : Mahamakut Buddhist University 

 Press,p. 219.



164
ว.มรม. ปที่ 12 ฉบับที่ 2 : พฤษภาคม - สิงหาคม 2561

RMU.J. 12(2) : May - August 2018

[11] Samyutta Nikaya Salayatanavagga,(1987).ed. in Thai 

 Script by Mahamakut Buddhist University, Vol. 18, 

 Bangkok : Mahamakut Buddhist University Press,

 p. 28.

[12] Anguttara Nikaya Dukanipata,(1987).ed. in Thai 

 Script by Mahamakut Buddhist University, Vol. 20, 

 Bangkok : Mahamakut Buddhist University Press,

 p. 60.

[13] Samyutta Nikaya Mahavaravagga, (1987).ed. in Thai 

 Script by Mahamakut Buddhist University, Vol. 19,, 

 Bangkok : Mahamakut Buddhist University Press,

 p. 1.

[14] Anguttara Nikay Dasakanipata, (1987). ed. in Thai 

 Script by Mahamakut Buddhist University, Vol. 

 24, Bangkok : Mahamakut Buddhist University 

 Press,p. 173.


