
บทวิจารณ์หนังสือ




The Philosophical Works of al-Kindī (Studies in Islamic Philosophy).





By Peter Adamson and Peter E. Pormann.

Karachi. Oxford University Press, 2012.


pp. 363. ISBN 978-0-19-906280-5 Hardcover $75.00.




บทวิจารณ์โดย เทพทวี โชควศิน*


Theptawee Chokvasin




สาขาวิชาศึกษาทั่วไป สำนักวิชาเทคโนโลยีสังคม มหาวิทยาลัยเทคโนโลยีสุรนารี





	 หนังสือของปีเตอร์ อาดัมสัน (Peter Adamson) และปีเตอร์ อี. พอร์แมนน์ (Peter E. Pormann) 
 

เล่มที่ผู้เขียนเลือกที่จะทำบทวิจารณ์ในครั้งนี้คือเล่มที่มีชื่อว่า งานเขียนเชิงปรัชญาของอัลคินดี ซึ่งอยู่ใน
 

ชุดหนังสือ “การศึกษาในปรัชญาอิสลาม” ของสำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยออกฟอร์ด หนังสือเล่มนี้ถือได้ว่า
 

เป็นความพยายามล่าสุดของนักวิชาการปรัชญาอาหรับทั้งสองท่านนี้ที่จะอธิบายงานเขียนเชิงปรัชญา
 

ของ อัลคินดี (al-Kindī) ผู้ซึ่งได้สมญานามว่าเป็น “นักปรัชญาแห่งอาหรับ” ด้วยเพราะมีการบันทึกว่า
 
เป็นนักปรัชญาในสมัยศตวรรษที่ 9 และเป็นนักปรัชญาอาหรับคนแรก ๆ ซึ่งทำงานเขียนทางปรัชญาที่นำ
 

แนวความคิดจากปรัชญากรีก โดยเฉพาะระบบปรัชญาของอริสโตเติล (Aristotle) ซึ่งทรงอิทธิพลอยู่ใน
 

สมัยนั้น มาใช้อธิบายแนวความคิดของศาสนาอิสลามได้อย่างลงตัว อีกทั้งหนังสือเล่มนี้ก็มีจุดประสงค์ที่

ต้องการให้ศึกษาควบคู่ไปกับงานอีกชิ้นหนึ่งของอาดัมสันที่ออกมาก่อนหน้านี้คือ อัลคินดี (Al-Kindī)
 
ซึ่งอยู่ในชุดหนังสือ “นักคิดผู้ยิ่งใหญ่ในสมัยกลาง” (Great Medieval Thinkers) โดยจะเป็นการอธิบาย
 

ระบบปรัชญาของอัลคินดีในภาพรวม ซึ่งก็จะเกี่ยวข้องกับอภิปรัชญาของพระผู้เป็นเจ้าที่ทรงอนันตภาพ 
 

(infinite) (Adamson, 2007)


	 หนังสือเล่มนี้ ได้จัดหมวดหมู่เฉพาะงานทางปรัชญาของอัลคินดีออกมาเป็นห้าส่วน คือ (1) พระผู้
 

เป็นเจ้าและความเป็นนิรันดร์ (God and Eternity) (2) วิญญาณและจิตใจ (The Soul and the Mind) 
 

(3) จกัรวาล (The Cosmos) (4) จรยิศาสตร ์ (Ethics) (5) การจดัระบบปรชัญา (Systematising Philosophy) 
 

แต่หากจะกล่าวให้ครบถ้วนถึงงานเขียนของอัลคินดีแล้ว ก็คงจะต้องใช้เนื้อที่ของหนังสือที่มากกว่าหนึ่ง
 

เลม่นี ้ ดว้ยเพราะเขาสนใจวทิยาการหลาย ๆ ดา้น จากการรายงานของอาดมัสนัและพอรแ์มนนน์ัน้ พบวา่
 

นอกจากจะมีงานเขียนเกี่ยวกับปรัชญา การแพทย์ คณิตศาสตร์ และโหราศาสตร์แล้ว ก็ยังมีที่เกี่ยวกับด้าน
 

อื่น ๆ อีกเช่น ดนตรี สัตววิทยา ภูมิศาสตร์ ฯลฯ (หน้า xx) แต่การจะกล่าวถึงทุกความสนใจเหล่านั้น
 

	 ผู้เขียนที่ให้การติดต่อ โทร. +66 4422 4346

	 E-mail address:  thankgod@sut.ac.th


Suranaree J. Soc. Sci. Vol. 6 No. 2; December 2012 (123-128)



124 The Philosophical Works of al-Kindī (Studies in Islamic Philosophy).

ของอัลคินดีให้ครบภายในหนังสือหนึ่งเล่มนี้แต่เพียงเล่มเดียว ก็คงจะเป็นการยากและกินเนื้อที่มาก 
 

ผู้เขียนทั้งสองจึงเลือกที่จะแปลและให้อรรถาธิบายเฉพาะในส่วนของปรัชญาเพียงอย่างเดียว


	 รูปแบบการเสนอข้อโต้แย้งของอัลคินดีนั้น ก็มีส่วนที่คล้ายคลึงกับรูปแบบทางคณิตศาสตร์ตรง
 

ที่ใช้วิธีการลดทอนลงสู่ความเป็นไปไม่ได้ (reductio ad absurdum) ซึ่งก็คือวิธีการเสนอว่า ถ้าข้อเสนอ
 

แรกสุดนำมาซึ่งทางเลือกต่าง ๆ กันไป แต่เมื่อพบว่าทางเลือกเหล่านั้นผิดพลาด ก็ต้องชี้ว่าข้อเสนอ
 

แรกสุดนั้นจะต้องถูกปฏิเสธไปด้วย วิธีการเช่นนี้รวมกับวิธีการจากปรัชญากรีก อัลคินดีก็นำมาใช้กับ
 

การพิสูจน์ข้อความสำคัญ ๆ ในคัมภีร์ทางศาสนาของมุสลิม โดยเฉพาะข้อความในคัมภีร์อัลกุรอาน 
 

ตรงข้อความสำคัญที่เน้นการยืนยันว่าพระผู้เป็นเจ้าทรงเป็นหนึ่งเดียว (เตาฮีด) (God is One – tawḥīd) 
 

และเดินตามรอยวิธีการทางปรัชญาของพวกเปลโตใหม่ (Neo-Platonists) และพวกไพธากอรัสใหม่ 
 

(Neo-Pythagoreans) ซึ่งอธิบายว่าพระผู้เป็นหนึ่งเดียวเช่นนั้นคือต้นกำเนิดของทุกสิ่งที่ดำรงอยู่ 
 

สัตภาพทั้งหลายที่ดำรงอยู่ได้ ก็อยู่ในฐานะที่เปรียบได้กับเงาของพระผู้เป็นเจ้าผู้เป็นหนึ่งเดียวนั้น 
 

ซึ่งก็ตรงกับข้อความในคัมภีร์อัลกุรอานที่ยืนยันศรัทธาของมุสลิมที่ว่า “ไม่มีเทพเจ้าอื่นใดนอกจาก
 

พระผู้เป็นเจ้าพระองค์เดียว” ที่เป็นผู้สร้างสรรค์ทุกสิ่ง (หน้า xxiv – xxv)


	 ฐานคิดที่ว่าพระผู้เป็นเจ้าทรงเป็นหนึ่งเดียวนั้น ได้รับการพิสูจน์และแสดงไว้อย่างชัดเจนในงาน
 

ชิ้นสำคัญของอัลคินดี นั่นคือ “ว่าด้วยปฐมปรัชญา” (On First Philosophy) ซึ่งแสดงถึงความเป็นหนึ่ง
 

เดียวและความเป็นนิรันดร์ของพระผู้เป็นเจ้า ในขณะที่แสดงว่าสิ่งที่เป็นสิ่งสร้างทั้งหลายของ
 

พระผู้เป็นเจ้านั้นย่อมต้องมีฐานะที่ต่ำกว่า คือเป็นสิ่งจำกัด (finite) ซึ่งในงานส่วนนี้ของอัลคินดีก็
 

กล่าวถึงว่าโลก (the World) ก็เป็นสิ่งจำกัดด้วย


	 ปฐมปรัชญาของอัลคินดีคือการเข้าถึงความจริง (truth) ซึ่งความจริงในที่นี้หมายถึงความจริง
 

เกีย่วกบัสาเหตขุองการดำรงอยูข่องสิง่ (beings) อนัควรคา่ทีน่กัปรชัญาทีจ่ะไดช้ือ่วา่มคีวามรูน้ัน้จะตอ้ง
 

รู้แจ้งในความจริงเช่นนี้ (หน้า 10) การกล่าวเช่นนี้ของอัลคินดีก็แสดงให้เห็นถึงอิทธิพลของระบบ
 

ปรัชญาของอริสโตเติลที่มีเข้ามาอย่างเต็มที่ ดังจะเห็นได้จากที่ปรัชญาของอริสโตเติลนั้นกล่าวถึง
 

ประเด็นทางอภิปรัชญาจำพวก สัต (being) และสาเหตุ (cause) อย่างเป็นปฐมฐานที่สำคัญ แต่การมี
 

ความรู้ในความจริง หรือก็คือการมีความรู้ในสาเหตุของสิ่งทั้งหลายนั้น นำมาเกี่ยวข้องกับการพูดถึง
 

พระผูเ้ปน็เจา้ไดอ้ยา่งไร อลัคนิดอีธบิายตอ่วา่เปน็เพราะการทรงไวซ้ึง่ความดงีามสงูสดุของพระผูเ้ปน็เจา้
 

ย่อมทำให้การเข้าถึงความจริงของมนุษย์นั้นไม่ใช่สิ่งที่หลอกลวง เพียงแต่ว่ามนุษย์ก็ต้องใช้พละกำลัง
 

สุดความสามารถที่จะเข้าถึงความจริงเหล่านั้นด้วยหนทางของการพิสูจน์ความเชื่อ (หน้า 12-13)


	 อลัคนิดกีลา่ววา่ สิง่ตา่ง ๆ เขา้มาสูค่วามรูข้องมนษุยโ์ดยผา่นการรบัรู ้ (perception) ซึง่เปน็ชอ่งทาง
 

ที่อาศัยรับรู้ข้อมูลทางผัสสะผ่านทางประสาทสัมผัส (senses) การรับรู้ดังกล่าวนั้นทำให้มนุษย์รู้ว่า
 

สิง่ตา่ง ๆ ไมไ่ดม้คีวามเสถยีร แตเ่ปลีย่นแปลงอยูต่ลอดเวลา เชน่มกีารเคลือ่นที ่ปรมิาณของสิง่ตา่ง ๆ มไีด
้ 

ทั้งมากขึ้นหรือน้อยลง เท่ากันหรือไม่เท่ากัน คุณภาพของสิ่งต่าง ๆ ก็แตกต่างกันไป ทั้งในเชิงเหมือน
 

หรือแตกต่าง เข้มข้นมากหรือน้อย ทว่าสิ่งเหล่านี้คือ การรับรู้ทางผัสสะ (sense-perception) โดยก็ยังมี
 

การรับรู้อีกประการหนึ่งที่เรียกว่า การรับรู้เชิงสติปัญญา (intellectual perception) อันได้แก่เช่น การ
 



125Suranaree J. Soc. Sci. Vol. 6 No. 2; December 2012




รับรู้ในสิ่งสากลหรือสิ่งเฉพาะ การรับรู้ว่าสิ่งปัจเจก (individuals) จัดอยู่ในชนิด (species) และชนิด
 

จัดอยู่ในสกุล (genera) สิ่งปัจเจกเหล่านั้นเองที่เป็นวัตถุต่อการรับรู้โดยผัสสะ ทว่าชนิดและสกุลนั้น
 

ถูกรับรู้โดยผ่านสติปัญญาของมนุษย์ การรับรู้แบบหลังนี้เองที่มนุษย์ใช้ในการตัดสินเช่นว่า สิ่งหนึ่ง
 

เป็นอย่างหนึ่ง และไม่เป็นอีกอย่างหนึ่ง (หน้า 14-15)


	 การใช้สติปัญญาของมนุษย์เช่นนี้ ทำให้เกิดการรับรู้ความจริงได้อย่างไรบ้าง ตัวอย่างที่อัลคินดี
 

ยกมาก็เช่นการรู้ความจริงที่ว่า ที่ว่างเปล่าโดยสัมบูรณ์ (absolute void) นั้น ไม่อาจจะมีอยู่ได้จริง โดย
 

ทั้งนี้ การพิสูจน์เริ่มจากการสมมติที่ว่าที่ว่างเปล่าโดยสัมบูรณ์นั้นมีอยู่จริงก่อน และใช้สติปัญญาคิดถึง
 

ความหมายของคำคำนี้ว่าหมายถึงสถานที่ (place) หนึ่งที่ไม่มีสิ่งใด ๆ เลยถูกจัดให้อยู่กับสถานที่นั้น 
 

ทว่า สถานที่กับสิ่งที่ถูกจัดให้อยู่กับสถานที่ (the placed) เป็นความหมายสัมพัทธ์กัน ไม่อาจจะมี
 

สถานทีท่ีไ่มม่สีิง่ทีถ่กูจดัใหอ้ยูก่บัสถานทีน่ัน้ได ้และหากมสีิง่ใดทีถ่กูจดัใหอ้ยูก่บัสถานทีห่นึง่ ทีแ่หง่นัน้
 

ย่อมเป็นสถานที่ไปโดยปริยาย เช่นนั้นแล้ว ที่ว่างเปล่าโดยสัมบูรณ์ย่อมไม่อาจมีอยู่จริงได้แต่อย่างใด 
 

(หน้า 16)


	 หัวข้อถัดไป อัลคินดีพิสูจน์ถึงความเป็นนิรันดร์ว่าเป็นสิ่งที่ไม่อาจถูกจัดอยู่ในสกุล ไม่สามารถ
 

เสื่อมลง ไม่สามารถกลายสภาพได้ แต่เป็นสิ่งสมบูรณ์ อัลคินดีให้ข้อพิสูจน์คือ หากเรายอมรับว่าสิ่งที่มี
 

ความเป็นนิรันดร์นั้นไม่อาจจะเป็นไปได้เลยว่าไม่มีอยู่ แต่การมีอยู่ของความเป็นนิรันดร์นั้นย่อมไม่อาจ
 

จะมีสิ่งใดที่มีอยู่ก่อน ไม่อาจมีสิ่งใดเป็นสาเหตุให้กับความเป็นนิรันดร์ ไม่ใช่สิ่งที่จะดำรงอยู่ในฐานะ
 

ภาคประธาน (subject) ที่จะมีภาคแสดง (predicate) เช่นนี้แล้วจึงไม่อาจกล่าวได้ว่าภาวะความเป็น
 

นิรันดร์จะอยู่ในฐานะสกุลของสิ่งใด ๆ เพราะหากเป็นสกุลก็ย่อมมีชนิดอยู่ภายในสกุลนั้น และมีภาค
 

ประธานภาคแสดงในการกล่าวถึงได้ แต่จากที่ได้กล่าวไปแล้วว่า ความเป็นนิรันดร์นั้นไม่ได้มีภาค
 

ประธานภาคแสดงที่จะกล่าวถึงได้ จึงสรุปได้ว่า ความเป็นนิรันดร์ไม่อาจจัดอยู่ในสกุล นอกจากนี้ 
 

ความเป็นนิรันดร์ก็ไม่อาจเสื่อมลงหรือกลายสภาพได้ เนื่องจากการเสื่อมลงหมายถึงการเปลี่ยน
 

ภาคแสดงของภาคประธานหนึ่ง ๆ แต่จากการที่ความเป็นนิรันดร์ไม่ได้ถูกจัดอยู่ในสกุลที่จะเปลี่ยน
 

จากสกุลหนึ่งไปสู่อีกสกุลหนึ่งได้ จึงเท่ากับว่าเสื่อมลงไม่ได้ และก็กลายภาพไม่ได้ด้วย (หน้า 18-19)


	 หวัขอ้ถดัไป อลัคนิดใีหข้อ้โตแ้ยง้เพือ่ชีว้า่ วตัถ ุ(body) ทีส่ามารถวดัไดเ้ปน็ปรมิาณหรอืคณุภาพนัน้ 
 

ไม่อาจจะเป็นสิ่งที่มีอนันตภาพ หรือก็คือไม่อาจเป็นสิ่งไม่จำกัด (infinite) ได้เลยในความเป็นจริง นั่น
 

เพราะวตัถยุอ่มมขีดีจำกดั (limit) เชน่ขดีจำกดัของระยะการแผไ่ปในทศิทาง หรอืการมขีนาด (magnitude) 
 

ในดา้นหนึง่ ๆ แตส่ิง่ทีม่ขีดีจำกดัเหลา่นีย้อ่มไมอ่าจมอีนนัตภาพได ้อลัคนิดใีหข้อ้พสิจูนด์ว้ยวธิกีารลดทอน
 

ลงสู่ความเป็นไปไม่ได้อีกเช่นเดิม กล่าวคือ หากเราตั้งไว้ก่อนว่า วัตถุที่มีอนันตภาพไม่จำกัดมีอยู่จริง 
 

และหากนำส่วนหนึ่งของวัตถุนั้นออกมา โดยส่วนที่เหลือย่อมมีลักษณะอย่างใดอย่างหนึ่งระหว่าง
 

กลายสภาพเป็นสิ่งที่จำกัด (finite) หรือไม่จำกัดอย่างใดอย่างหนึ่ง แต่หากวัตถุที่เหลือเป็นสิ่งจำกัด 
 

แล้วนำสิ่งที่ถูกหักออกมากลับไปเติม วัตถุที่เป็นผลลัพธ์ก็ควรจะกลายเป็นสิ่งจำกัด แต่นี่ก็จะขัดกับ
 

สมมติฐานข้างต้นที่ตั้งเอาไว้ว่าวัตถุเริ่มต้นก่อนการหักออกมานั้นเป็นสิ่งที่มีอนันตภาพไม่จำกัด ดังนั้น 
 

การใหเ้หตผุลวา่วตัถทุีม่อีนนัตภาพไมจ่ำกดัมอียูจ่รงิกเ็กดิการขดัแยง้ตวัเองในทีส่ดุ เทา่กบัวา่เปน็ไปไมไ่ด
้ 



126 The Philosophical Works of al-Kindī (Studies in Islamic Philosophy).

ที่จะตั้งข้อยอมรับไว้ก่อนว่าวัตถุที่มีอนันตภาพไม่จำกัดเช่นนั้นมีอยู่จริง (หน้า 20) จากที่ได้เกิดความรู้
 

ไปแล้วว่า วัตถุที่มีอนันตภาพไม่จำกัดเช่นนั้นไม่อาจมีอยู่ได้จริง อัลคินดีก็นำเอาวิธีการเดียวกันนั้นมา
 

พิสูจน์ต่อไปด้วยว่า สิ่งที่วัดได้เป็นปริมาณนั้นย่อมไม่อาจจะเป็นสิ่งที่มีอนันตภาพไม่จำกัดได้เช่นกัน 
 

สิ่งเหล่านั้นก็เช่น เวลา (time) องค์แห่งจักรวาล (body of the universe) โดยที่แม้ในทีแรกที่เราจะมอง
 

มันในเชิงแนวโน้ม (potential) สิ่งเหล่านี้จะมีแนวโน้มดูเหมือนมีขนาดได้ยืดยาวหรือยาวนานได้อย่าง
 

เป็นอนันต์ก็ตาม แต่ในความเป็นจริง (actuality) ไม่ได้เป็นเช่นนั้น การคิดเช่นนี้ อัลคินดีมีสมมติฐาน
 

ที่ว่า เวลาคือสิ่งที่สัมพัทธ์กับวัตถุที่เคลื่อนไหวในจักรวาล เวลาก็คือระยะของการเคลื่อนไหวเช่นนั้น 
 

การเคลื่อนไหวก็คือการเปลี่ยนแปลงอย่างหนึ่ง สิ่งเหล่านี้อาศัยซึ่งกันและกัน จึงเท่ากับว่าอยู่ในฐานะ
 

เดียวกันตามไปด้วย ซึ่งก็คือไม่มีอนันตภาพ (หน้า 21-22)


	 หวัขอ้ตอ่ไป อลัคนิดวีเิคราะหท์ีค่ำพดู  (utterance) วา่มคีวามหมายอยา่งใดอยา่งหนึง่ การทีม่คีำพดู
 

ต่อสิ่งปัจเจกว่าเป็นอย่างใดอย่างหนึ่งนั้น ความเป็นอย่างใดอย่างหนึ่งนั้นเองสามารถเป็นวัตถุต่อการ
 

ศึกษาได้ เนื่องจากอยู่ในฐานะของสิ่งสากลที่มีภาวะจำกัด และมีสามัญลักษณะ (general) ที่เข้าใจได้ใน
 

ฐานะทีเ่ปน็ความรูไ้ด ้การเปน็สิง่สากลทีม่สีามญัลกัษณะเชน่นัน้มไีดส้องแบบคอื เชงิสารตัถะ (essential) 
 

หรือไม่เชิงสารัตถะ (non-essential) ความหมายของลักษณะในเชิงสารัตถะ หมายถึง ลักษณะที่อยู่
 

อย่างจำเป็นกับสิ่งใดสิ่งหนึ่ง โดยที่ถ้ามันไม่มีอยู่แล้ว มันก็ไม่มีอยู่ร่วมกันกับสิ่งนั้นด้วย เช่นชีวิตเป็น
 

สารัตถะของสิ่งมีชีวิต ส่วนลักษณะไม่เชิงสารัตถะเป็นไปในทางตรงกันข้าม คือถือเป็นสิ่งในเชิงจร
 

สมบัติ (accidental) ของสาระ (substance) และมันจะหายไปเมื่อประธานที่เป็นสาระของมันนั้น
 

ไม่ดำรงอยู่แล้ว ดังเช่น ‘การเป็นผู้หัวเราะ’ เป็นจรสมบัติของมนุษย์ โดยที่ว่าเมื่อสิ่งนั้นเป็นของมนุษย์
 

เท่านั้น ก็เรียกว่าจรสมบัติเฉพาะตัว (proper accident) ส่วนจรสมบัติใด ๆ ที่อยู่ได้มากกว่าหนึ่งสาระ 
 

เช่น สีขาว ก็ถือว่าเป็นจรสมบัติทั่วไป (common accident) อัลคินดีจึงสรุปว่า สิ่งที่มีความหมายเป็น
 

คำพดูไดน้ัน้กม็ ีสกลุ แบบ สิง่ปจัเจก ความแตกตา่ง จรสมบตัเิฉพาะตวั จรสมบตัทิวัไป สิง่เหลา่นีจ้ดัได
้ 

ในสองกลุ่มคือ เป็นสิ่งในเชิงสาระ (substantial) หรือสิ่งในเชิงจรสมบัติ (accidental) (หน้า 27-28)


	 จากทีผู่เ้ขยีนไดก้ลา่วถงึไปโดยสงัเขปเกีย่วกบัการใหข้อ้โตแ้ยง้เชงิปรชัญาของอลัคนิดใีนชว่งตน้นัน้ 
 

ทำให้พอจะทราบได้ว่าวิธีการลดทอนลงสู่ความเป็นไปไม่ได้ที่อัลคินดีใช้นั้น มีลักษณะทั่ว ๆ ไป
 

อยา่งไร และสามารถใหข้อ้สรปุทีเ่ปน็ความรูใ้นความจรงิไดอ้ยา่งไรบา้ง การใชว้ธิกีารดงักลา่วเพือ่พสิจูน
์ 

ความจริงเกี่ยวกับพระผู้เป็นเจ้านั้น อัลคินดีก็นำมาใช้พิสูจน์เพื่อชี้ว่าพระผู้เป็นเจ้าถือเป็น “พระผู้เป็น
 

หนึ่งเดียวที่แท้จริง” (the True One) ตรงนี้หมายความว่า ในภาษาของมนุษย์ที่ใช้คำว่า “หนึ่ง” นั้น 
 

อาจหมายความถึงอะไรก็ได้ที่จัดว่าเป็นหนึ่ง เช่นสิ่งของหนึ่งสิ่ง หรือ ส่วนหนึ่งของสิ่งของหนึ่งสิ่งนั้น 
 

หรือหมายความถึงกลุ่มของสิ่งของหนึ่งกลุ่มก็ได้ แต่สิ่งเหล่านั้นถูกจัดให้พูดถึงในภาคประธานภาค
 

แสดงได้ ถูกจัดให้อยู่ในสกุลใดสกุลหนึ่งได้ ก็ย่อมเป็นสิ่งที่ไม่มีความเป็นนิรันดร์ แต่สิ่งที่มีความเป็น
 

นิรันดร์อย่างพระผู้เป็นเจ้านั้น จัดอยู่ในสกุลใด ๆ ก็ไม่ได้ พระองค์ทรงเป็นหนึ่งเดียว ไม่อาจจะจัดได้ว่า
 

เป็นสสาร สกุล ชนิด สิ่งปัจเจก ความแตกต่างจำเพาะ จรสมบัติเฉพาะตัว จรสมบัติทั่วไป ฯลฯ อีกทั้ง
 

ไมใ่ชค่วามหลายหลาก (multiplicity) ทีจ่ะเปน็กลุม่รวมของสิง่ตา่ง ๆ มาเปน็องคป์ระกอบของพระองค ์
 



127Suranaree J. Soc. Sci. Vol. 6 No. 2; December 2012

การที่มนุษย์เรียกว่าสิ่งใดเป็นหนึ่งสิ่งนั้น ก็ทำได้แต่ในเชิงอุปลักษณ์ (metaphorically) แต่ทว่าพระผู้
 

เปน็เจา้ถอืวา่เปน็พระผูเ้ปน็หนึง่เดยีวทีแ่ทจ้รงิโดยสมับรูณ์ (หนา้ 47-55) จากนัน้ อลัคนิดกีใ็หข้อ้พสิจูน
์ 

เพื่อชี้ว่า โลกไม่ใช่สิ่งที่มีอนันตภาพไม่จำกัด (หน้า 60-72) และชี้ว่าหลักตรีเอกภาพ/ตรีเอกานุภาพที่
 

อธบิายพระผูเ้ปน็เจา้ผูเ้ปน็หนึง่เดยีวทีแ่ทจ้รงินัน้ เปน็การอธบิายทีจ่ะมคีวามขดัแยง้ในตวัเอง (หนา้ 78-81)


	 ที่กล่าวไปนั้น ยังเป็นเพียงการกล่าวโดยสังเขปของส่วนที่หนึ่งในห้าส่วนของหนังสือเล่มนี้ แต่
 

ผู้เขียนก็มองว่า อาดัมสันและพอร์แมนน์จัดไว้ได้ถูกต้องแล้วที่จะนำส่วนที่หนึ่งที่ว่าด้วยเรื่องพระผู้
 

เปน็เจา้และความเปน็นรินัดรม์าวางไวเ้ปน็สว่นตน้ของหนงัสอื นัน่เพราะสว่นอืน่ ๆ ทีต่ามมากถ็อืไดว้า่
 

ต้องอาศัยการยอมรับข้อพิสูจน์เรื่องพระผู้เป็นเจ้าและความเป็นนิรันดร์นั้นมาเป็นฐานการพิสูจน์ 
 

ส่วนที่สองที่ว่าด้วยวิญญาณและจิตใจนั้น จุดที่สำคัญก็คือส่วนที่กล่าวถึงสติปัญญา โดยที่อัลคินดี
 

อธบิายวา่ สตปิญัญาแบง่ไดเ้ปน็ 4 รปูแบบตามทีก่ลา่วไวจ้ากอรสิโตเตลิ ตามทีส่รปุไวโ้ดยอาดมัสนัและ
 

พอร์แมนน์นั้น กล่าวว่า 4 รูปแบบนั้นคือ (1) สติปัญญาที่เป็นปฐม (The first intellect) (2) สติปัญญา
 

ในเชงิภาวะจรงิ (The actual intellect) (3) สตปิญัญาทีไ่ดร้บัออกมา (The acquired intellect) (4) สตปิญัญา
 

ในเชิงภาวะแฝง (The potential intellect) สิ่งที่อัลคินดีเสนอคือ สติปัญญาที่เป็นปฐมนั้นไม่ได้อยู่ใน
 

วิญญาณของมนุษย์ แต่เป็นหลักการของการมีสติปัญญาของมนุษย์ที่อยู่นอกวิญญาณนั้น (หน้า 93-98)


	 การกลา่ววา่จกัรวาลเปน็สิง่ทีพ่ระผูเ้ปน็เจา้สรา้งสรรค ์แลว้ทำใหพ้ระผูเ้ปน็เจา้อยูใ่นฐานะทีร่บัผดิชอบ
 

ทุกสิ่งที่เกิดขึ้นในจักรวาลนั้น อัลคินดีก็กล่าวไว้ในส่วนที่สามของหนังสือว่าพระผู้เป็นเจ้าไม่ได้จะต้อง
 

รบัผดิชอบโดยตรงตอ่สิง่ทีเ่กดิขึน้ในโลกไมว่า่จะเปน็การผลติขึน้หรอืการเสือ่มลงของสิง่ทัง้หลาย แตม่ ี
 

‘สาเหตุเชิงผู้กระทำการที่อยู่ใกล้’ (proximate agent cause) ซึ่งสาเหตุดังกล่าวนั้น อัลคินดีสรุปว่าเป็น
 

สิ่งที่อยู่เหนือโลกใต้ดวงจันทร์ (sublunar world) หรือก็คือเป็นสาเหตุจากหมู่ดาวซึ่งเป็นสิ่งสร้างสรรค์
 

ของพระผู้เป็นเจ้า ตรงนี้หมายถึงว่า แรงกระทำทั้งหลายจากการเคลื่อนที่ของวัตถุหรือสิ่งต่าง ๆ ใน
 

จักรวาล มีผลต่อโลกใต้ดวงจันทร์ในส่วนที่เป็นธาตุทั้งสี่คือ ดิน น้ำ อากาศ ไฟ ธาตุทั้งสี่นั้นจึงไม่ใช่
 

สาเหตุเชิงผู้กระทำการที่อยู่ใกล้ และมนุษย์ได้รับผลกระทบใด ๆ ก็มีที่มาจากแรงกระทำของหมู่ดาว
 

เหล่านั้น (หน้า 155-172) โดยผ่านทาง ‘รังสี’ (rays) ของดวงดาวแต่ละดวงที่มีอิทธิพลแตกต่างกันไป 
 

(หน้า 219-234)


	 ในสว่นทีส่ีข่องหนงัสอืเลม่นีว้า่ดว้ยจรยิศาสตร ์สิง่ทีน่า่สนใจจากแนวคดิของอลัคนิดกีเ็ชน่คำถาม
 

ที่ว่า ทำไมมนุษย์จึงควรที่จะปัดเป่าความเศร้าโศกเสียใจออกไปเมื่อยามที่มันเกิดขึ้น เช่นการที่สูญเสีย
 

ของที่ตนหวงแหนไป หรืออยากได้ในสิ่งที่ไม่ได้มีอยู่ในอำนาจของตนที่จะได้ แต่สิ่งนอกกายเหล่านั้น
 

จริง ๆ แล้วไม่ได้ตกอยู่ในอำนาจที่มนุษย์ผู้หนึ่งจะบัญชาได้ตามใจตนเอง อีกทั้งความเสียใจก็เป็นสิ่งที่
 

ขัดแย้งตัวเอง เช่นถ้าเรามองว่าความเสียใจเป็นสิ่งที่ไม่จำเป็นต้องเกิดขึ้นกับเรา แต่ก็เป็นสิ่งเลวร้ายที่
 

ไม่ควรย่างกรายเข้ามาหาเรา ก็ถ้าเราเองไปอยากได้ในสิ่งที่ไม่อยู่ในอำนาจของเรา แล้วเราก็เสียใจเอง 
 

เท่ากับว่าเราต้อนรับความเสียใจเข้ามาเองทั้งที่มันไม่จำเป็น แต่หากมองว่าความเสียใจเป็นสิ่งที่จำเป็น
 

ต้องเกิดขึ้นเสมอกับมนุษย์ทุกคนที่สูญเสียหรือไม่ได้ในสิ่งที่ตนต้องการ และหากมันเกิดขึ้นอย่าง
 

จำเป็นเช่นนั้นเสมอ ก็เท่ากับว่ามันจะเกิดขึ้นและมีอยู่เสมอไม่ว่ามนุษย์จะได้สิ่งที่ต้องการแล้วหรือไม่ 
 



128 The Philosophical Works of al-Kindī (Studies in Islamic Philosophy).

แต่นี่ก็เท่ากับเกิดความขัดแย้งในตัวมันเอง สรุปได้ว่าความเศร้าโศกเสียใจไม่ใช่สิ่งจำเป็นที่จะต้อง
 

เกิดขึ้นกับมนุษย์ (หน้า 258) ในส่วนที่ห้า ซึ่งเป็นส่วนสุดท้ายของหนังสือเล่มนี้ กล่าวถึงการจัดระบบ
 

ปรัชญาของอริสโตเติลเป็นเรื่องต่าง ๆ ที่มีความสำคัญเป็นลำดับก่อนหลัง ทั้งนี้เพื่อชี้ว่าจะใช้ระบบ
 

ปรัชญาของอริสโตเติลอย่างไรในการอธิบายเกี่ยวกับพระผู้เป็นเจ้าในธรรมเนียมทางปรัชญาของมุสลิม 
 

และเพื่อให้เห็นถึงระบบของความรู้สองแบบที่ต่างกันคือความรู้แบบมนุษย์ (human knowledge) และ
 

ความรู้ศักดิ์สิทธิ์ (divine knowledge) (หน้า 281-296)


	 เมือ่อา่นหนงัสอืเลม่นีจ้บ ผูเ้ขยีนพบวา่ตนเองไดค้วามรูใ้หม ่ๆ ในทางปรชัญาเพิม่เตมิจากหนงัสอื
 

เล่มนี้ สิ่งใหม่ ๆ ที่เกิดขึ้นนั้นก็คือ พบว่าปรัชญาอาหรับในระยะเริ่มต้นที่ยุคสมัยของอัลคินดีนั้น ก็มี
 

ส่วนที่คล้ายคลึงกับปรัชญาตะวันตกสมัยกลางในช่วงเดียวกัน นั่นคือเน้นการใช้ปรัชญาเข้ามาอธิบาย
 

พระผู้เป็นเจ้าในทางศาสนา ไม่ว่าจะอธิบายถึงการเป็นสิ่งสูงสุดของพระผู้เป็นเจ้า การเป็นผู้สร้างสรรค์
 

ทุกสิ่ง จะต่างกันก็เพียงบางจุด ดังเช่นนักปรัชญาตะวันตกสมัยกลางบางพวกที่ใช้ปรัชญาเข้ามาสร้าง
 

คำอธิบายให้กับศาสนาคริสต์นั้น ก็พยายามอธิบายหลักตรีเอกภาพ/ตรีเอกานุภาพให้เข้ากันได้กับการ
 

เป็นพระผู้เป็นเจ้าสูงสุดพระองค์เดียว บางพวกก็อยู่ในฝ่ายที่ปฏิเสธ ทว่าอัลคินดีมีแนวคิดที่จะนำ
 

ปรชัญามาอธบิายพระผูเ้ปน็เจา้ในคำสอนของศาสนาอสิลาม กเ็ลอืกทีจ่ะเนน้ยำ้ถงึความเปน็พระผูเ้ปน็เจา้
 

พระองค์เดียวโดยไม่แบ่งแยกเป็นส่วนต่าง ๆ แต่อย่างใด ซึ่งจุดต่างตรงนี้หากมองว่าเป็นเพียงความ
 

แตกต่างทางความคิด ก็คงจะไม่ถึงกับทำให้เกิดความขัดแย้งไม่ลงรอยกันขึ้นในหมู่ศาสนิกชนของ
 

ทั้งสองศาสนาได้ เพราะหากมองว่าแม้ในการอธิบายทางปรัชญาในศาสนาคริสต์นั้น ก็ยังมีบางส่วน
 

ของปรัชญาคริสต์เองที่ไม่เห็นด้วยกับหลักการดังกล่าว แต่ความแตกต่างของการอธิบายนี้ ก็ไม่ใช่ถึง
 

กับแตกต่างเรื่องการเชื่อถือว่าพระผู้เป็นเจ้าเป็นสิ่งสูงสุดหรือไม่ เพราะทั้งสองศาสนาก็ยังเชื่อใน
 

เรื่องเดียวกันนี้ไม่แตกต่างกัน


	 ความรู้ใหม่ ๆ อีกส่วนหนึ่งที่ได้ก็เช่น ได้ทราบว่านักปรัชญายุคกลางช่วงต้นสมัยของอัลคินดีนั้น 
 

ก็มีการอธิบายถึงสาเหตุในจักรวาลว่ามีอิทธิพลที่ทำให้เกิดผลลัพธ์ต่าง ๆ บนโลก แม้ในช่วงเวลานั้นจะ
 

อยู่ภายใต้อิทธิพลของความเชื่อแบบโหราศาสตร์มากกว่าที่จะเป็นดาราศาสตร์สมัยใหม่แบบใน
 

วิทยาศาสตร์ปัจจุบันก็ตาม แต่ก็ชี้ได้ว่ายังคำนึงถึงสิ่งเดียวกันคือมองว่าเหตุการณ์ทางกายภาพและ
 

ชีวภาพบนโลกเกี่ยวข้องกับดวงดาว อย่างเช่นที่เห็นได้ชัดเจนที่สุดก็เช่นดวงจันทร์และดวงอาทิตย์ 
 

และทั้งหมดนี้ก็ทำให้เห็นได้ว่าในระบบปรัชญาของอัลคินดีนั้น ศาสนาและวิทยาศาสตร์ดูจะไม่ต้อง
 

เห็นว่าเป็นเรื่องที่แยกระบบการอธิบายจากกันแต่อย่างใดอย่างที่เป็นในปัจจุบันเลย ผู้เขียนจึงมองว่าใน
 

จุดนี้หนังสือเล่มนี้จะสามารถสร้างแรงบันดาลใจได้มาก โดยเฉพาะต่อผู้ที่สนใจเรื่องราวของประวัติ
 

ของความคิดทางศาสนาและวิทยาศาสตร์ในเชิงบูรณาการ





เอกสารอ้างอิง

Adamson, Peter. (2007). Al-Kindī. Great Medieval Thinkers Series. Oxford: Oxford University Press.









