





บทปริทัศน์ว่าด้วยความก้าวหน้าของงานวิจัยทางปรัชญาเกี่ยวกับเหตุผลเชิงศีลธรรม


The Progress of Philosophical Research on Moral Reason: A Review




เทพทวี โชควศิน 

Theptawee Chokvasin




สาขาวิชาศึกษาทั่วไป สำนักวิชาเทคโนโลยีสังคม มหาวิทยาลัยเทคโนโลยีสุรนารี




Abstract


	 This review article is to present the progress of research in philosophical examination of moral reason. It is shown from the 

study that current philosophical debates on this topic frequently refer to Bernard Williams’ arguments on ‘internalism about 

reasons’ and ‘moral luck’. I present an argument to show that there should be more examination of the involvement of those 

two notions for it to make a clearer explanation of whatI call‘the durability of reason’.


Keywords:	 Moral Reason (เหตุผลเชิงศีลธรรม); Internalism about Reasons (ภายในนิยมเกี่ยวกับเหตุผล); Moral Luck (โชคทาง
 

		  ศีลธรรม)




บทคัดย่อ


	 บทปริทัศน์นี้แสดงความก้าวหน้าของงานวิจัยเกี่ยวกับการตรวจสอบทางปรัชญาว่าด้วยเหตุผลเชิงศีลธรรม จากการศึกษา 
 

พบว่านักปรัชญามักจะอภิปรายต่อจากเบอร์นาร์ด วิลเลียมส์ ซึ่งกล่าวถึง ‘ภายในนิยมเกี่ยวกับเหตุผล’ และ ‘โชคทางศีลธรรม’ 
 

ผู้วิจัยเสนอว่าควรจะตรวจสอบมากขึ้นในส่วนที่สองประเด็นนั้นมีความเกี่ยวข้องกันอยู่เพื่อให้เกิดคำอธิบายที่ชัดเจนยิ่งขึ้นต่อสิ่ง
 

ที่ผู้วิจัยเรียกว่า ‘ความทนทานของเหตุผล’


*	 ผู้เขียนที่ให้การติดต่อ โทร. +66-0-4422-4346  โทรสาร +66-0-4422-4212

	 E-mail Address: thankgod@sut.ac.th


Suranaree J. Soc. Sci. Vol. 8 No. 2; December 2014 (121-127)

_14-1332(121-128).indd   121 12/17/14   9:14:37 AM



122 การปรับตัวของธุรกิจครอบครัวค้าปลีกวัสดุก่อสร้างในจังหวัดนครราชสีมาThe Progress of Philosophical Research on Moral Reason: A Review

บทนำ

	 ประเด็นว่าด้วยเหตุผลเชิงศีลธรรม (moral reason)นั้นมีความเกี่ยวข้องกับประเด็นที่ว่าด้วย

เหตุผลเชิงปฏิบัติ (practical reason) หากกล่าวโดยย่อเพื่อความเข้าใจในเบื้องต้นนี้ก่อนก็คือเหตุผล
 

เชิงศีลธรรมหมายถึงความสามารถของมนุษย์ในการชี้ว่าอะไรเป็นที่มาของเหตุผลหรือเป็นเบื้องหลัง
 

ของการกระทำทางศีลธรรมหนึ่งๆ มนุษย์สามารถรู้จักและโยงใยสิ่งนั้นเพื่อพิสูจน์ความถูกต้องหรือ
 

ไม่ถูกต้องทางศีลธรรมได้อย่างไร สิ่งนี้เรียกได้อีกอย่างหนึ่งว่าเป็นเหตุผลเชิงปฏิบัติซึ่งต่างจากเหตุผล
 

เชิงทฤษฎี (theoretical reason) ทั้งนี้เพราะอิทธิพลของนักปรัชญาอิมมานูเอล คานท์ (Immanuel 
 

Kant)และงานชิ้นสำคัญของเขาคือ Critique of Practical Reason (1787/1996) ที่คานท์คิดว่าเหตุผล
 

สองรูปแบบนั้นต่างกันมีการอธิบายว่าคานท์มองความรู้ที่เกี่ยวกับการตัดสินทางศีลธรรมว่าเป็น
 

ความรู้ที่เกี่ยวข้องกับเจตจำนงในการเลือกกระทำโดยเสรี (Engstrom, 2002: 49) ทว่าในประเด็นนี้ก็มี
 

การอภิปรายทั้งในเชิงสนับสนุนและโต้แย้งมากมายจากนักปรัชญาที่ศึกษางานเขียนของเขา แต่ใน
 

บทปริทัศน์ชิ้นนี้จะกล่าวถึงเพียงส่วนหนึ่ง คือเลือกดูการศึกษาของนักปรัชญาต่อประเด็นที่ว่า
 

เมื่อพิจารณาการกระทำทางศีลธรรมนั้นการคิดไตร่ตรองหรือความรู้สึกใดๆ ภายในมนุษย์มีอิทธิพล
 

อย่างไร รวมทั้งดูการศึกษาในประเด็นที่คานท์มองว่าเมื่อมนุษย์มีเจตจำนงเสรีมีความรู้ที่จะเลือก
 

กระทำการได้เองก็ย่อมจะมีความรับผิดชอบทางศีลธรรมนั้น มีเหตุผลหนักแน่นจริงหรือไม่


	 บทปริทัศน์นี้ ผู้วิจัยมีวัตถุประสงค์ต้องการจะให้เห็นภาพรวมเพียงคร่าวๆ ที่แสดงถึง
 

ความก้าวหน้าล่าสุดของการตรวจสอบทางปรัชญาที่มีต่อเหตุผลเชิงศีลธรรมในสองประการข้างต้น 
 

แต่ทั้งนี้ก็เพื่อมุ่งจะเสนอข้อชี้แนะของผู้วิจัยเองด้วยที่เห็นว่าการอภิปรายที่จะมีขึ้นต่อไปหากทำให้
 

ชัดเจนยิ่งขึ้นต่อส่วนที่เกี่ยวโยงกันระหว่างสองประเด็นนั้น น่าจะเกิดคำตอบต่อการโยงไปสู่ประเด็น
 

ว่าด้วย ‘ความทนทานของเหตุผล’ ในจิตสำนึกของผู้กระทำการ ซึ่งพบว่ายังไม่ได้รับการพินิจ
 

พิเคราะห์มากเท่าที่ควร





การตรวจสอบทางปรัชญาว่าด้วยเหตุผลเชิงศีลธรรม

	 ปัญหาว่าด้วยที่มาของจิตสำนึกของมนุษย์ที่รู้จักการแยกแยะทางศีลธรรมนั้น มีคำตอบหนึ่งที่
 

มักจะกล่าวอ้างถึงกันในหมู่นักปรัชญาและถือเป็นคำตอบที่สะท้อนแนวคิดของภายในนิยมเกี่ยวกับ
 

เหตุผลอย่างชัดเจน นั่นก็คือคำตอบของเดวิด ฮูม (David Hume) ในงาน Treatise of Human Nature 
 

(1739/1992) เล่มที่สาม ‘ว่าด้วยศีลธรรม’ (Of Morals) นั้น ฮูมชี้ว่าภาวะทางศีลธรรม (morality) เป็น
 

ธรรมชาติอย่างหนึ่งของมนุษย์ ศึกษาในปรัชญาเชิงปฏิบัติ ในส่วนของศีลธรรมนั้น ศีลธรรมมีอิทธิพล
 

ต่อความรู้สึกอันแรงกล้า (passions) และการกระทำ (actions) ของมนุษย์ ชี้ได้ว่าเหตุผลไม่ใช่คำตอบ
 

ของคำถามว่าด้วยที่มาของศีลธรรม (Hume, 1992: 455-462) ด้วยเพราะเมื่อมนุษย์รับรู้การกระทำ
 

ทางศีลธรรมที่สร้างความรื่นรมย์หรือความเจ็บปวดนั้น มนุษย์ไม่ได้รับรู้แต่เพียงภาพประทับที่
 

ประกอบกันขึ้นจากการกระทำเช่นนั้น แต่มีการให้คุณค่าว่าเป็นการกระทำที่ดีหรือไม่ดี (1992: 468-
 

_14-1332(121-128).indd   122 12/17/14   9:14:37 AM



123Suranaree J. Soc. Sci. Vol. 8 No. 2; December 2014

470) การกระทำนั้นเองก็มีที่มาจากแรงกระตุ้น (motives) เมื่อมนุษย์ตีค่าของการกระทำว่าดีหรือไม่ 
 

ก็คือการตีค่าของแรงกระตุ้นเบื้องหลังนั้น (1992: 477) ทว่าต่อมาในงานของคานท์คือ Critique of 
 

Practical Reason (1787/1996) ก็มีจุดสอดคล้องกันอยู่กับฮูมในประเด็นที่ว่าความดีและความชั่ว
 

เป็นวัตถุแห่งการพิจารณาของเหตุผลเชิงปฏิบัติ แต่การตัดสินจากความรู้สึกยังอาศัยประสบการณ์
 

อันจะก่อเพียงรอยประทับที่เป็นความรู้สึกรื่นรมย์หรือเจ็บปวด คานท์จึงมองว่าอะไรที่จะตัดสินได้ว่า
 

เป็นความดีความชั่วนั้นต้องพึ่งพาศักยภาพอื่นของมนุษย์ที่ไม่ใช่ความรู้สึกเช่นนั้น แต่เป็นสิ่งที่ไม่อาศัย
 

ประสบการณ์ (a priori) ดังเช่นเหตุผลเชิงปฏิบัตินั่นเอง (Kant, 1996: 76-78) จุดนี้มีการเปรียบเทียบ
 

ระหว่างนักปรัชญาทั้งสองนี้ว่าคานท์คงไม่เห็นด้วยกับฮูมที่อธิบายด้วยเรื่องของแรงกระตุ้นด้วย
 

เพราะเป็นสิ่งง่อนแง่น (contingent) ดังเช่นความรู้สึกรักหรือเกลียดก็อาจจะกระตุ้นให้กลัวการลงโทษ
 

จนทำสิ่งที่ถูกต้องทางศีลธรรมก็ได้ หรือกระตุ้นให้เกิดการทำผิดก็ได้ ต่างจากความเคารพ (respect) 
 

ในกฎคำสั่งเด็ดขาด (categorical imperatives) ที่ เป็นแรงกระตุ้นเดียวของเหตุผลเชิงปฏิบัติ 
 

(Schneewind, 1992: 326-327)


	 แนวคิดเช่นนั้นพัฒนาสู่ประเด็นภายในนิยมเกี่ยวกับเหตุผลอย่างไร แนวคิดนี้กล่าวโดย
 

นักปรัชญาเบอร์นาร์ด วิลเลียมส์ (Bernard Williams) ปรากฏในงาน Moral Luck (1981) บทที่แปด 
 

วิลเลียมส์มองว่าจุดยืนที่เขาจะแสดงนั้นเป็นส่วนหนึ่งของแนวคิดที่ฮูมเสนอไว้ เขาได้อธิบายแยกแยะ
 

ระหว่างภายในนิยมเกี่ยวกับเหตุผล (internalism about reasons)และภายนอกนิยมเกี่ยวกับเหตุผล 

(externalism about reasons) นั่นคือ ประโยคที่กล่าวว่า “A มีเหตุผลที่จะกระทำ ø” หรือ “มีเหตุผล
 

ให้ A กระทำ ø”  นั้น หากตีความว่าผู้กระทำ A มีแรงกระตุ้นที่ได้รับการตอบสนองจากการกระทำ ø 
 

โดยมีเงื่อนไขบางประการที่เกี่ยวข้องกับจุดมุ่งหมายของผู้กระทำการ A โดยเชื่อว่าจะสมปรารถนาเมื่อ
 

ได้กระทำ ø เช่นนี้ก็ถือว่าเป็นการตีความแบบภายในนิยมหรือก็คือเหตุผลของการกระทำเกี่ยวข้องกับ
 

แรงจูงใจภายในผู้กระทำการ แต่หากแม้ว่าจะไม่ได้ปรากฏเงื่อนไขดังกล่าว คือไม่ได้มีแรงกระตุ้น
 

ดังกล่าวในผู้กระทำการ A แต่ไม่ได้ทำให้ตัวประโยคนั้นเป็นเท็จ เช่นนี้ก็ถือว่าตีความแบบภายนอก
 

นิยม หรือก็คือการมีเหตุผลของการกระทำไม่ได้ต้องเกี่ยวกับว่ามีแรงจูงใจอยู่ก่อนวิลเลียมส์ปกป้อง
 

จุดยืนของภายในนิยมเกี่ยวกับเหตุผลนี้ เพราะเขามองว่ามีความได้เปรียบเชิงมิติของการอธิบายที่
 

พบได้ว่าผู้กระทำการจะต้องสามารถอธิบายการกระทำของตนได้อย่างสอดคล้องกับแรงกระตุ้น
 

ที่ทำให้เกิดการกระทำนั้นโดยเป็นคำอธิบายที่ถูกต้องได้ (Williams, 1981: 101-113)


	 งานที่ศึกษาทางปรัชญาในปัจจุบันก็มีกล่าวถึงประเด็นดังกล่าวที่มาจากวิลเลียมส์และฮูม ในที่นี้
 

จะยกตัวอย่างบทความของมาร์ค ชโรเดอร์ (Mark Schroeder) คือ “The Humean Theory of Reasons” 
 

(2007) โดยที่ชโรเดอร์พบว่าจากแนวคิดของฮูมทำให้เกิดการตีความออกมาสองแบบเกี่ยวกับมโนทัศน์
 

ของเหตุผล แบบแรกก็คือภายในนิยมเกี่ยวกับเหตุผลโดยมีความปรารถนา (desire) เป็นเหตุผล
 

ประการหนึ่ง อีกแบบหนึ่งก็คือการเห็นความเป็นไปได้ที่จะมีเหตุผลเป็นแรงกระตุ้นโดยไม่ได้
 

ต้องอาศัยความปรารถนาเช่นนั้น ซึ่งจุดยืนเช่นนี้ชโรเดอร์เรียกว่าทฤษฎีแบบฮูมว่าด้วยแรงจูงใจ 
 

_14-1332(121-128).indd   123 12/17/14   9:14:37 AM



124 การปรับตัวของธุรกิจครอบครัวค้าปลีกวัสดุก่อสร้างในจังหวัดนครราชสีมาThe Progress of Philosophical Research on Moral Reason: A Review

การตีความสองแบบเช่นนี้ทำให้เกิดปัญหาถกเถียงบางประการซึ่งชโรเดอร์เห็นว่าสามารถเป็นที่แก้ไข
 

ได้หากแบ่งแยกให้ชัดเจนระหว่างเหตุผลบางประการที่เป็นไปเพื่อทุกคนได้ กับเหตุผลบางประการ
 

ที่มีเฉพาะสำหรับบางคน ชโรเดอร์ชี้ว่าเราจะสามารถมองเห็นทางในที่สุดที่จะรวบประเด็นในทาง
 

จิตวิทยาของศีลธรรมและประเด็นในทางเหตุผลที่สามารถเกี่ยวข้องกันได้กับความปรารถนาโดย
 

ไม่ขัดกัน (Schroeder, 2007: 195) งานล่าสุดอีกชิ้นหนึ่งที่กล่าวถึงภายในนิยมเกี่ยวกับเหตุผลก็คือ
 

หนังสือโดยจูเลีย มาร์โควิตซ์ (Julia Markovits) คือ Moral Reason (2014) ซึ่งแสดงถึงข้อโต้แย้งที่
 

ปกป้องจุดยืนของฝ่ายภายในนิยมเกี่ยวกับเหตุผลโดยให้น้ำหนักกับความปรารถนาอันเป็นฐานอธิบาย
 

เหตุผลเชิงศีลธรรม มาร์โควิตซ์แยกแยะให้ชัดเจนต่อตัวคำถามของเหตุผลทางศีลธรรมในเชิง
 

อภิจริยศาสตร์ที่ว่า “การมีเหตุผลต่อการกระทำบางสิ่งบางอย่างนั้นคืออะไร?” แยกจากตัวคำถามใน
 

เชิงปทัสถานที่ว่า “การที่เรามีเหตุผลที่จะกระทำนั้น สิ่งนี้คืออะไร” คำถามเชิงปทัสถานอาจระบุได้ว่า 
 

“เหตุผลเชิงปทัสถานคืออะไร” ซึ่งมาร์โควิตซ์สนับสนุนภายในนิยมเกี่ยวกับเหตุผลซึ่งต้องเกี่ยวข้อง
 

กับความปรารถนา แต่อีกคำถามคือ “มีเหตุผลอะไรบ้าง” นั้น เธอมองว่าความปรารถนาไม่ควรที่จะ
 

นำไปเป็นคำตอบ เธอให้เหตุผลว่าแม้การตอบคำถามหนึ่งเลี่ยงไม่ได้ที่จะต้องใช้ความปรารถนาเข้ามา
 

อธิบาย แต่ก็ไม่ใช่ว่าจะผูกมัดให้ใช้ตอบอีกคำถามหนึ่งไปด้วย (Markovits, 2014: 1-3) ในอีกส่วนหนึ่ง 
 

มาร์โควิตซ์ก็เห็นว่าทฤษฎีศีลธรรมของคานท์จะปรับเข้าหาจุดยืนที่เธอเสนอได้ ซึ่งก็คือมองว่าคานท์
 

ก็เสนอแนวทางที่ยังสอดคล้องกับภายในนิยมเกี่ยวกับเหตุผลได้อยู่ อีกทั้งทำให้เป็นจุดยืนที่แข็ง
 

ขึ้นด้วย (Markovits, 2014: 69)


	 อย่างไรก็ดี จุดยืนที่ขัดแย้งกับภายในนิยมเกี่ยวกับเหตุผลนั้นก็มีงานที่เสนอเช่นกัน โดยในที่นี้จะ

ยกตัวอย่างงานของแพทริเชีย กรีนสแปน (Patricia Greenspan) ในบทความ “Practical Reasons and 
 

Moral ‘Ought’” (2007) ทั้งนี้กรีนสแปนมองว่าเหตุผลเชิงปฏิบัติดังที่คานท์เสนอไว้นั้น เป็นเหตุผลที่
 

ไม่จำเป็นต้องพึ่งพาแรงกระตุ้นอื่นใดอีกเพื่อการกระทำการทางศีลธรรม ทั้งนี้เพราะการตีความ
 

คำว่า ‘ควร’ (ought) ในทางศีลธรรมนั้นควบคู่มากับเหตุผลที่มีลักษณะของการผูกมัดอย่างเข้มแข็ง
 

ในการที่จะกระตุ้นให้ผู้กระทำการได้กระทำสิ่งที่ถูกต้องทางศีลธรรมอยู่แล้ว มิใช่ว่า การที่ควร
 

กระทำการที่ถูกต้องทางศีลธรรมอย่างหนึ่งหากเป็นที่ยอมรับแล้วจะยังเพิกเฉยไม่กระทำโดยรอให้มี
 

สิ่งอื่นนอกเหนือจากเหตุผลมากระตุ้นแล้วจึงทำ เช่นนี้แล้ว กรีนสแปนจึงมองว่าเธอกำลังปกป้อง
 

จุดยืนแบบภายนอกนิยมเกี่ยวกับเหตุผล (Greenspan, 2007: 174) อีกคนซึ่งเป็นนักปรัชญาคนสำคัญ
 

คือดิเร็ค พาร์ฟิท (Derek Parfit) ก็ไม่เห็นด้วยกับจุดยืนที่เขาเรียกว่าอัตวิสัยนิยมเกี่ยวกับเหตุผล 
 

(subjectivism about reasons) หรือก็คือการมองว่าเหตุผลในการกระทำเป็นเรื่องของความปรารถนา
 

ที่จะมุ่งสู่จุดหมาย พาร์ฟิทวิจารณ์วิลเลียมส์ว่าเข้าใจความหมายของคำว่าเหตุผลแต่ในเชิงภายในซึ่ง
 

ไม่ถูกต้องเพราะก็มีเหตุผลในรูปแบบปทัสถานบริสุทธิ์ไม่ใช่ในเชิงจิตวิทยาอยู่ด้วย (Parfit, 2011: 
 

434-435)


	 นักปรัชญา โทมัส เอ็ม สแคนลอน (Thomas M. Scanlon) ในบทความ “Wrongness and 

_14-1332(121-128).indd   124 12/17/14   9:14:37 AM



125Suranaree J. Soc. Sci. Vol. 8 No. 2; December 2014

Reasons: A Re-examination” (2007) ได้ชี้ให้เห็นถึงแนวคำถามใหม่ๆ ที่มีต่อเหตุผลเชิงศีลธรรม 
 

โดยเป็นแนวคำถามในเชิงอภิจริยศาสตร์ที่แสดงถึงความสัมพันธ์ระหว่างความผิด (wrongness) กับ
 

เหตุผลเชิงศีลธรรม ทั้งนี้เขาเห็นว่าจุดเริ่มต้นของประเด็นนี้จากฮูมนั้น ก็เน้นความเกี่ยวข้องของ
 

เหตุผลเชิงศีลธรรมกับแรงจูงใจมาโดยตลอด ทว่าสแคนลอนเน้นพิจารณาที่ความเข้าใจที่เรามีต่อ
 

การกระทำความผิด โดยหากใช้แรงจูงใจเป็นคำอธิบายแบบเดิมๆ ก็ดูจะต้องกล่าวว่า บุคคลผู้หนึ่งจะ
 

ตัดสินว่าการกระทำหนึ่งผิดและไม่ทำมันก็เป็นไปไม่ได้ที่เขากลับจะทำสิ่งนั้นโดยเต็มใจ แต่หาก
 

เปลี่ยนใหม่ให้เป็นเรื่องเหตุผล แทนที่จะเป็นแรงจูงใจเช่นนั้น ก็จะได้หลักการว่า หากสิ่งใดใน
 

สถานการณ์หนึ่งที่บุคคลเห็นว่าผิดที่จะกระทำลงไป ก็หมายถึงว่าบุคคลผู้นั้นกำลังมีเหตุผลอย่าง
 

แรงกล้าที่จะไม่กระทำสิ่งนั้น นัยจากตรงนี้คือ การกระทำที่ว่าผิดนั้นก็ด้วยเพราะมีเหตุผลที่จะไม่ยอม
 

ให้สิ่งนั้นทำขึ้นมาได้ สแคนลอนมีคำถามที่พิจารณาในที่นี้สามประการ คือการใช้คำว่า ‘ความผิด’ เช่น
 

นั้นดูจะเป็นมโนทัศน์แบบบอกปัดไปสู่สิ่งอื่น (buck-passing notion) ในจุดนี้ก็คือนัยดังกล่าวบอกว่า
 

ให้หาการพิจารณาประการอื่นๆ ในเชิงการจัดหาเหตุผล (other reason-providing considerations) 
 

มากกว่าจะเป็นมโนทัศน์เชิงการจัดหาเหตุผล (reason-providing notion) ใช่หรือไม่ และนั่นก็คือ
 

คำถามแรกของเขา คำถามถัดมาคือ หากความผิดมีคุณสมบัติเชิงการจัดหาเหตุผล แล้วเหตุผลเช่นนี้
 

จะเป็นที่เข้าใจได้อย่างไร คำถามประการที่สามคือ เหตุผลนั้นจะเกี่ยวข้องได้อย่างไรกับคุณสมบัติที่
 

มักจะทำให้การกระทำหนึ่งเป็นสิ่งที่ผิดดังเช่นเหตุผลจากคุณสมบัติของการกระทำที่ทำให้เกิดภัยและ
 

อันตรายขึ้น (Scanlon, 2007: 5-6) งานชิ้นล่าสุดของเขาคือหนังสือ Being Realistic about Reason 
 

(2014) ขยายความเกี่ยวกับความผิดทางศีลธรรมในปัญหาที่ถูกแย้งว่าไม่เป็นเรื่องธรรมชาติ (non-
 

natural) เพราะต่างจากสิ่งที่ใช้มโนทัศน์ชนิดธรรมชาติ (natural kinds) บ่งถึง สแคนลอนมองว่า
 

คุณสมบัติเชิงธรรมชาติกับคุณสมบัติเชิงศีลธรรมน่าจะต้องอภิปรายให้รัดกุมกว่านี้ ใช่ว่าจะเทียบกัน
 

ในเกณฑ์เดียวกันได้แน่แม้ต่างก็ต้องใช้เหตุผลเข้าไปพิจารณา (Scanlon, 2014: 42-44)


	 ส่วนประเด็นว่าด้วย“โชคทางศีลธรรม” (Moral Luck) อาจจะเริ่มทำความเข้าใจจากตัวอย่าง
 

ที่กล่าวโดยโทมัส เนเกล (Thomas Nagel) คือทฤษฎีศีลธรรมของคานท์มองว่าการกระทำทางศีลธรรม
 

ไม่ได้ขึ้นอยู่กับโชคชะตา (fortune) ผู้ที่ตัดสินกระทำสิ่งใดเพราะตนสามารถควบคุมได้ก็ต้องมีความรับ
 

ผิดชอบทางศีลธรรมตามมา ยกเว้นกรณีที่ไม่ได้อยู่ในการควบคุมหากยกตัวอย่างของผู้ขับรถ
 

ที่ไม่ระมัดระวังกับผู้ที่ฆ่าผู้อื่น ก็ถือได้ว่ามีค่าทางศีลธรรมที่ต่างกัน แต่หากมีผู้ที่ขับรถไม่ระวังสองคน 
 

โดยที่คนหนึ่งฝ่าไฟแดงแล้วไปชนคนเดินถนน อีกคนไม่ระวังและฝ่าไฟแดงเช่นกันแต่ไม่ได้พลาดชน
 

ใครเลย เราควรจะตัดสินค่างทางศีลธรรมของผู้ที่ขับรถสองคนนี้แตกต่างกันหรือไม่และเพราะอะไร
 

และหากมีข้ออ้างว่ามีหลายปัจจัยที่ไม่อาจอยู่ในการควบคุมของผู้กระทำการได้ เช่นนี้แล้วจะอ้างเพื่อ
 

เลี่ยงความรับผิดชอบในทุกการกระทำทางศีลธรรมได้หรือไม่ (Nagel, 1979: 24-26) หากการอ้าง
 

เช่นนั้นเป็นไปได้จริงก็ย่อมส่งผลกระทบต่อการอ้างเหตุผลเชิงศีลธรรมไปด้วยทันทีโดยเฉพาะในแง่
 

ที่เกี่ยวข้องกับการเรียกร้องให้ผู้กระทำการทางศีลธรรมต้องมีความรับผิดชอบวิลเลียมส์เองมีแนวคิด
 

_14-1332(121-128).indd   125 12/17/14   9:14:37 AM



126 การปรับตัวของธุรกิจครอบครัวค้าปลีกวัสดุก่อสร้างในจังหวัดนครราชสีมาThe Progress of Philosophical Research on Moral Reason: A Review

ในเรื่องนี้ และอธิบายปัญหาเช่นในกรณีของคนขับรถดังกล่าวว่าแม้สมมติจะคิดไว้ก่อนว่าไม่ใช่
 

ความผิดของคนขับรถผู้นี้ก็ตาม แต่ก็ไม่ได้ทำให้เราเลิกคิดไปด้วยว่าคนขับรถผู้นั้นมีส่วนสำคัญ
 

ที่เกี่ยวข้องกับเหตุการณ์ดังกล่าว และเขาเองก็อาจจะมีความเสียใจ (regret) ที่ก็คิดว่าเหตุการณ์นั้น
 

ไม่น่าเกิดขึ้น ซึ่งก็บ่งได้ถึงความรู้สึกทางศีลธรรมบางประการในตัวเขา (Williams, 1981: 28)


	 คีรัน เซติยา (Kieran Setiya) หนังสือ Knowing Right from Wrong (2012) แสดงถึงประเด็น
 

ปัญหาของเหตุผลเชิงศีลธรรมด้วยคำถามสำคัญที่เกี่ยวข้องและควรหาคำตอบกันอย่างจริงจัง นั่นคือ
 

ประเด็นคำถามที่ว่าใช่หรือไม่ที่เมื่อเรารู้จักแยกแยะถูกผิดดีชั่ว มีความเชื่อตรงกับการรู้จักดังกล่าว 
 

จนเรากลายเป็นที่ยกย่องสรรเสริญว่าเราเป็นผู้ที่มีศีลธรรมนั้น ก็เพียงเพราะว่าเรามีโชคดี ต่างจากคน
 

ที่มีความเชื่อตรงกันข้าม เช่นไปเชื่อว่าเป็นการสมควรที่จะมีทาสหรือปฏิบัติกับสตรีเยี่ยงทรัพย์สินนั้น 
 

เป็นผู้ที่มีโชคร้าย ประเด็นที่ต้องพินิจพิเคราะห์ให้ดีในจุดนี้ก็คือ ควรหรือไม่ที่จะถือว่าการมีความเชื่อ
 

ที่ถูกต้องในการกระทำเชิงศีลธรรมที่ถูกต้องนั้น เป็นเรื่องของโชค เซติยาให้ข้อโต้แย้งที่เสนอว่า
 

โชคเชิงญาณวิทยาเช่นนั้นก็เป็นปัญหาที่ต้องตอบ ทั้งนี้เพื่อหลีกเลี่ยงวิมุตินิยมเชิงจริยธรรม (ethical 
 

scepticism) (Setiya, 2012: 1-5) ในบทความอีกชิ้นหนึ่งของเขาคือ “What is a Reason to Act?” 
 

(2014) กล่าวถึงปัญหาหนึ่งที่ใกล้เคียงกัน คือการมีความมั่นใจในการเลือกกระทำการบางอย่างแต่
 

ผลลัพธ์กลับผิดพลาด เช่นอาจเพราะมีความรู้ไม่มากพอเกี่ยวกับเรื่องนั้นอยู่ก่อน สถานการณ์นี้อาจ
 

ดูเหมือนไร้เหตุผล แต่เซติยาก็มองว่ากระบวนการใช้เหตุผลนั้นก็ยังคงอยู่โดยควรจะเพิ่มเงื่อนไขของ
 

การที่ผู้กระทำการนั้นได้รับข้อมูลที่เกี่ยวข้องเต็มที่ (fully informed) (Setiya, 2014: 223-226)





ข้อเสนอแนะในประเด็นว่าด้วยความทนทานของเหตุผล

	 ความเกี่ยวโยงกันประการหนึ่งที่ผู้วิจัยพบก็คือ ภายในนิยมเกี่ยวกับเหตุผลและโชคทางศีลธรรม
 

ดังที่เป็นประเด็นหลักๆ ในที่นี้ แสดงถึงความกังวลของนักปรัชญาในการหาคำอธิบายทั้งในเชิง
 

ปทัสถานทางศีลธรรมและในเชิงญาณวิทยา นั่นคือเราจะมีความรู้ในการใช้เหตุผลเชิงศีลธรรมได้
 

อย่างไร และที่ว่ารู้นั้นเป็นความรู้ที่ถูกต้องจริงหรือไม่ อีกทั้งพิสูจน์คุณค่าทางศีลธรรมได้หรือไม่ 
 

อย่างไรก็ดี ผู้วิจัยมองถึงปัญหาที่นักปรัชญาหลายคนอาจจะยังไม่ได้ถาม นั่นคือปัญหาที่ว่าการมีเหตุผล
 

เชิงศีลธรรมนั้นหากเรามีแล้ว ควรจะมีในระยะเวลาที่นานเพียงใด ควรมีเฉพาะเวลากระทำการทาง
 

ศีลธรรม หรือมีตลอดเวลาที่คิดถึงและมีการตัดสินต่อการกระทำ ผู้วิจัยมองว่าหากเราจะมีทฤษฎีที่
 

อธิบายเหตุผลเชิงศีลธรรมให้สมบูรณ์ เราควรจะอธิบายได้แม้กระทั่งตัวการคิดไตร่ตรองเชิงศีลธรรม
 

นั้นด้วยก่อนจะมีการตัดสินและแสดงออกเป็นการกระทำออกมา นั่นก็คือผู้วิจัยกำลังมองเห็นว่า
 

คำตอบควรจะอยู่ในรูปแบบหลังคือเหตุผลเชิงศีลธรรมควรจะมีตลอดเวลา แต่การหาคำตอบนี้จะพบ
 

ปัญหาที่ท้าทายอย่างหนึ่งซึ่งผู้วิจัยเรียกว่า ‘ความทนทานของเหตุผล’ คือปัญหาที่ว่าเหตุผลเชิง
 

ศีลธรรมในผู้กระทำการหนึ่งๆ จะมีอยู่ตลอดเวลาได้อย่างไร หากใช้แรงกระตุ้นเช่นความปรารถนา
 

ดังที่ภายในนิยมเกี่ยวกับเหตุผลอธิบายนั้น ปัญหาคือมันจะมีอยู่อย่างทนทานได้หรือไม่ และถ้าภาวะ
 

_14-1332(121-128).indd   126 12/17/14   9:14:37 AM



127Suranaree J. Soc. Sci. Vol. 8 No. 2; December 2014

ทางศีลธรรมของมนุษย์ไม่ใช่โชคชะตา การไตร่ตรองในเหตุผลเชิงศีลธรรมก็ต้องเป็นไปโดยควบคุมได้ 
 

แต่ปัญหาก็คือความทนทานในการควบคุมได้นั้นจะมีลักษณะอย่างไร ซึ่งก็น่าจะต้องหาคำตอบกัน
 

ต่อไป





เอกสารอ้างอิง

Engstrom, Stephen. (2002). Kant’s Distinction between Theoretical and Practical Knowledge. In The Harvard 
 

Review of Philosophy 10: 49-63.


Greenspan, Patricia. (2007). Practical Reasons and Moral ‘Ought’. In Russ Shafer-Landau (ed.), Oxford Studies 

in Metaethics: Volume 2. pp. 172-194. Oxford: Oxford University Press.


Hume, David. (1739/1992). Treatise of Human Nature. Great Book in Philosophy Series. New York: 

Prometheus Books.


Kant, Immanuel. (1787/1996). Critique of Practical Reason. Great Book in Philosophy Series. translated by 
 

T. K. Abbott. New York: Prometheus Books.


Markovits, Julia. (2014). Moral Reason. Oxford: Oxford University Press.


Nagel, Thomas. (1979). Mortal Questions. Cambridge: Cambridge University Press.


Parfit, Derek. (2011). On What Matter: Volume Two. Oxford: Oxford University Press.


Scanlon, Thomas M. (2007). Wrongness and Reasons: A Re-examination. In Russ Shafer-Landau (ed.), Oxford 

Studies in Metaethics: Volume 2. pp. 5-20. Oxford: Oxford University Press.


Scanlon, Thomas M. (2014). Being Realistic about Reason. Oxford: Oxford University Press.


Schneewind, J. B. (1992). Autonomy, Obligation, and Virtue: An Overview of Kant’s Moral Philosophy. In Paul 

Guyer (ed.), The Cambridge Companion to Kant. pp. 309-341. Cambridge: Cambridge University Press.


Schroeder, Mark. (2007). The Humean Theory of Reasons. In Russ Shafer-Landau (ed.), Oxford Studies in 

Metaethics: Volume 2. pp. 195-219. Oxford: Oxford University Press.


Setiya, Kieran. (2012). Knowing Right from Wrong. Oxford: Oxford University Press.


Setiya, Kieran. (2014). What is a Reason to Act?. In Philosophical Studies 167 (2):221-235.


Williams, Bernard. (1981). Moral Luck: Philosophical Papers 1973-1980. Cambridge: Cambridge University 

Press.














_14-1332(121-128).indd   127 12/17/14   9:14:38 AM



_14-1332(121-128).indd   128 12/17/14   9:14:38 AM


