
1
ความคิดเชิงวิพากษ์ของปรัชญาศิลปะหลังสมัยใหม่กับปรัชญาศิลปะของพุทธทาสภิกขุฯ

วารสารราชภัฏสุราษฎร์ธานี

ความคดิเชงิวพิากษ์ของปรชัญาศิลปะหลังสมัยใหม่กบัปรชัญาศลิปะ

ของพทุธทาสภิกขุ : ทางเลือกของการแสดงออกทางศลิปะในปัจจบัุน1

The Analytical Concept between Philosophy of Postmodern 

Art and Philosophy of Art by Buddhadasa Bhikkhu : 

An Alternative in Today’s Artistic Expression

บทคัดย่อ

	 บทความเรื่องน้ีมีวัตถุประสงค์ที่จะแสดงให้เห็นว่า ท่ามกลางกระแสสังคม 

ที่กล่าวถึงการปฏิรูปในด้านต่างๆ เพื่อแก้ปัญหาที่ก�ำลังเผชิญอยู่ในปัจจุบัน ในแวดวง 

วิชาการทางศิลปะ ได้มีกระแสของการปฏิรูปขึ้นสองกระแส กระแสแรกคือ การปรากฏตัว 

ของปรัชญาศิลปะ หลังสมัยใหม่ และกระแสท่ีสองคือ ปรัชญาศิลปะของพุทธทาสภิกข ุ 

ข้อเสนอเพื่อการปฏิรูปทางศิลปะดังกล่าว เกิดขึ้นอย่างเหมาะเจาะกับช่วงเวลาที่วิชาการ 

ทางศิลปะต้องการทางเลือกใหม่ๆ ที่แตกต่างไปจากเดิม สาระส�ำคัญของการปฏิรูป คือ 

การอธิบายว่าสิ่งที่เรียกว่า “ศิลปะ” ย่อมไม่มีข้อจ�ำกัดที่เป็นมาตรฐานตายตัวอีกต่อไป  

ความหลากหลาย ความเท่าเทียม การไม่มีข้อสรุป กลายเป็นข้อเสนอเพื่อรื้อถอน 

ความเชือ่เดมิทางศลิปะ ข้อเสนอดงักล่าวเป็นการเชือ่มโยงบทบาทของศิลปะกบัการด�ำเนนิชีวติ 

โดยตรง คอืศลิปะเป็นสิง่ทีม่นษุย์สามารถใคร่ครวญ พฒันา และให้ความหมายด้วยตนเองได้  

การให้ทรรศนะทางศิลปะเช่นนี้ จึงเชื่อมโยงกับการพัฒนาชีวิตและสังคมได้อย่างกว้างขว้าง 

1 บทความวิชาการเรื่องนี้ปรับปรุงมาจากงานวิจัย เรื่อง ปรัชญาศิลปะหลังสมัยใหม่กับปรัชญาศิลปะ 

   ในทรรศนะของพุทธทาสภิกขุ : การวิเคราะห์เชิงเปรียบเทียบเพื่อเสนอกระบวนทรรศน์ใหม่ทางศิลปะ 

  และกระบวนทรรศน์แห่งการพัฒนาบนฐานของความหลากหลาย พ.ศ. 2558
2 อาจารย์ประจ�ำสาขาวชิาจิตรกรรม คณะมนษุยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลยัราชภัฏสรุาษฎร์ธานี

    พิชัย สุขวุ่น2      Pichai Sookwoon



2
วารสารราชภัฏสุราษฎร์ธาน ี ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2561)

Suratthani Rajabhat Journal Vol. 5 (2) (July – December 2018)

หรือเรียกว่าเปิดกว้างให้ตีความ ความหมายของค�ำว่าศิลปะเสียใหม่ เพื่อท�ำให้มี 

คุณค่ามากกว่าเดิม ซึ่งความเห็นของปรัชญาศิลปะทั้งสองกระแสนี้ มีความเห็นที่ตรงกัน 

หลายประการ และความเหน็ดงักล่าวยงัสอดคล้องกบัการปฏริปูความรู้ด้านต่างๆ ในปัจจบุนั

ค�ำส�ำคญั : ความคดิเชิงวพิากษ์ ปรชัญาศิลปะหลงัสมยัใหม่ ปรัชญาศิลปะของพทุธทาสภิกขุ

Abstract

	 This article aims to represent one of the current social issues of the 

reformation to various aspects of problems which we are experiencing  

nowadays and which urgently need to be solved. There are two trends in  

the art circle: first, the advent of philosophy of postmodern art and second, 

the philosophy of art by Buddhadasa Bhikkhu. The aforementioned proposal 

for reformation happens by coincidence with the period when the academic 

study of art definitely needs a different way; changing from the past and  

the core of reformation is an explanation of what we call ‘art’, which  

should not be a rigid qualification any longer, but involve diversity, and  

equality. There is no conclusion and no adherence in things except the  

diversity and equality that eventually become the proposal to dismantle  

the traditional belief in art. This proposal is a direct link between the role  

of art and living, which means art is the thing that man is able to contemplate, 

develop and define by himself. This vision of art is extensively connected  

with both life and social development and it must be open for reinterpretation  

of the word, ‘art’ in order to make it more valuable. Thus, there is agreement 

between these two kinds of philosophy and such similar opinions are  

currently aligned with the reformation of various knowledge dimensions. 



3
ความคิดเชิงวิพากษ์ของปรัชญาศิลปะหลังสมัยใหม่กับปรัชญาศิลปะของพุทธทาสภิกขุฯ

วารสารราชภัฏสุราษฎร์ธานี

Keywords : The Analytical Concept, Philosophy of Postmodern Art,  

	         Buddhadasa Bhikkhu

บทน�ำ

	

	 จุดตั้งต้นของปรัชญาหลังสมัยใหม่ ไม่ใช่เพิ่งก่อตัวขึ้นในปัจจุบัน แต่เป็น 

ปรากฏการณ์ที่พัฒนามาตามล�ำดับเคียงคู่มากับปรัชญาในกระแสอื่นๆ อยู่เสมอ แต่ไม่ค่อย

ชดัเจนเหมอืนปัจจบุนั การท่ีจะรูจ้กัปรชัญาหลงัสมยัใหม่ให้กระจ่างจ�ำเป็นต้องท�ำความเข้าใจ

กับกระบวนทรรศน์ทางปรัชญาว่ามีการเคลื่อนท่ีมาอย่างไร และมีผลต่อความรู้ ความคิด 

ในปัจจุบันได้อย่างไร

	 กระบวนทรรศน์ทางปรัชญาสามารถแบ่งออกได้เป็นห้ากระบวนทรรศน์ โดยมี 

ช่วงเวลาของการพฒันา ตามล�ำดบั กระบวนทรรศน์แรกเรยีกว่า กระบวนทรรศน์ดกึด�ำบรรพ์ 

มีอายุประมาณสองล้านปี ค�ำถามทางปรัชญาในช่วงเวลานั้นคือ ภัยจากธรรมชาติ 

ที่มนุษย์เผชิญอยู่เกิดจากอะไร ค�ำตอบที่ได้คือ โลกไม่มีกฎเกณฑ์ ทุกอย่างเป็นไปเอง 

ตามอ�ำนาจของสิง่เบือ้งบน ศพัท์ทางปรชัญาเรยีกว่า กลภีพ (Chaos) กระบวนทรรศน์ทีส่อง 

คอืกระบวนทรรศน์โบราณ (ก.ค.ศ. - ค.ศ. 529) ซ่ึงมีความคดิตรงข้ามกับกระบวนทรรศน์แรก  

เชื่อว่าโลกมีกฎเกณฑ์ที่แน่นอนเป็นระบบ นักปรัชญาคนส�ำคัญในยุคน้ีคือ เธลิส (Thales 

ก.ค.ศ. 625 - 547) กระบวนทรรศน์ที่สาม คือกระบวนทรรศน์ยุคกลาง (ค.ศ. 1 - 1600)   

ในยคุนีม้นษุย์เชือ่ว่ามีสิง่ทีเ่ป็นกฎเกณฑ์สากล มาตรการของความจรงิทัง้หมดอยูใ่นการก�ำหนด 

ของพระเจ้า และสอนให้สละความสุขในโลกน้ี เพื่อพบกับความสุขนิรันดร์ในโลกหน้า  

ศาสนาคริสต์จึงให้ค�ำตอบทุกอย่าง กระบวนทรรศน์ที่ส่ี คือกระบวนทรรศน์สมัยใหม่  

(ค.ศ. 1600 - 1800) เช่ือว่าเอกภพมีกฎเกณฑ์ที่แน่นอน มนุษย์สามารถรู้ทุกอย่างได้ 

อย่างสมบูรณ์ด้วยวิชาการทางวิทยาศาสตร์ มีนักปรัชญา คนส�ำคัญอย่าง แฟรงซิล เบเคิน 

(Francis Bacon, 1561 - 1626) เดการ์ต (Rene Descartes, 1724 - 1804) เป็นต้น 

หมายความว่า กระบวนทรรศน์เหล่านีเ้ช่ือว่าโลกมีกฎเกณฑ์ทีแ่น่นอน ยกเว้น กระบวนทรรศน์ 

แรกที่เชื่อว่า โลกไม่มีกฎเกณฑ์ อย่างไรก็ตาม เมื่อมนุษย์เช่ือในกฎเกณฑ์ทางวิทยาศาสตร ์

ความรู้ทั้งหลายจึงถูกอ้างอิงตามกระบวนทรรศน์ดังกล่าว



4
วารสารราชภัฏสุราษฎร์ธาน ี ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2561)

Suratthani Rajabhat Journal Vol. 5 (2) (July – December 2018)

	 กระบวนทรรศน์ท่ีห้า คือกระบวนทรรศน์หลังสมัยใหม่ กระบวนทรรศน์น้ี  

ไม่เช่ือว่าโลกมีกฎเกณฑ์เพื่ออ้างอิงความแน่นอนตามวิธีการทางวิทยาศาสตร์ จึงปฏิเสธ 

ความแน่นอนตายตัวของกฎเกณฑ์ท้ังหลาย นักปรัชญาคนส�ำคัญในยุคนี้คือ ฟริดริช นิทเช 

(Friedrich Nietzsche, 1844 - 1900) โดยประกาศประโยคส�ำคัญว่า “พระเจ้าตายแล้ว” 

หมายความว่าสิง่ทีเ่รายดึถือนัน้ไม่มเีแล้ว มนษุย์ควรเป็นอสิระ เพราะโลกคือ ความสัมพทัธ์ของ 

แต่ละบริบทที่ไม่เหมือนกัน และมาร์ทิน ฮายเดกเกอร์ (Martin Heidegger, 1884 - 1976) 

ซึ่งเป็นนักปรัชญา อัตถิภาวะนิยม เชื่อว่าโลกไม่เป็นวัตถุวิสัยที่ตายตัว ในยุคเดียวกันนี้ 

แม้แต่วิชาการทางภาษาก็มีการค้นคว้าอย่างกว้างขวาง โดยลุควิก วิทเกินชทายน ์ 

(Ludwig Wittgeustein, 1889 - 1951) เห็นว่าเราเข้าใจความจริงผ่านภาษาไม่ได้  

ภาษาต้องถูกตีความเพื่อให้เข้าใจสิ่งท่ีไม่ปรากฏ การตีความได้น�ำมาใช้อย่างกว้างขวาง 

เพื่อให้เห็นสิ่งที่ไม่ปรากฏอยู่ตรงหน้า การเข้าใจสิ่งที่ไม่ปรากฏต้องอาศัยการท�ำความเข้าใจ

ด้วยการตีความ สรุปว่าปรัชญาหลังสมัยใหม่เป็นพัฒนาการทางปรัชญาที่ยืนยันว่า  

โลกเป็นสิ่งที่ไม่แน่นอน ไม่มีกฎเกณฑ์ตายตัว และไม่มีการครอบง�ำด้วยอ�ำนาจที่เหนือกว่า 

มนษุย์ทกุคนจงึมเีสรภีาพทีจ่ะมชีีวติตามบรบิททีต่นเองเชือ่ และต้องเคารพในความแตกต่าง

เหล่านั้น ซึ่งปรัชญาหลังสมัยใหม่ดังกล่าวได้กินความไปถึงปรัชญาศิลปะ ปรัชญาการเมือง 

ปรัชญาสังคม จึงท�ำให้เกิดแรงผลักดันในการต้ังค�ำถามกับสิ่งที่มีอยู่เดิมอย่างกว้างขวาง  

(กีรติ บุญเจือ, 2546 : 30 - 40)

	 ในทางปรัชญาศลิปะการแสดงออกทางศลิปะแบบเดิมทีย่งัไม่มกีารกล่าวถงึปรัชญา

ศิลปะหลังสมัยใหม่ ลักษณะการแสดงออกทางศิลปะยังยึดถือความเป็นต้นแบบหรือ 

หลักท่ีตายตัว เช่น การสร้างสรรค์งานศิลปะในยุคกรีกโบราณ (หมายถึงความเชื่อว่า 

โลกมีกฎเกณฑ์ตายตัว) งานศิลปะจึงเสนอความจริงที่แน่นอน ต่อมาในท�ำนองเดียวกัน 

งานศลิปะของปสุแซง (Nicolas Poussin, 1594 - 1665) จติรกรชาวฝรัง่เศส ได้แสดงจดุยนื

ของการเขียนภาพตามหลักของความสมบูรณ์ คือทุกอย่างต้องมีรูปแบบตายตัว เช่น  

เขียนภาพจากเรื่องในพระคัมภีร์ เรื่องราวของสงครามครั้งส�ำคัญๆ และวีรกรรมที่ยิ่งใหญ่ 

เป็นต้น รูปแบบที่ตายตัวของศิลปะเช่นนี้ ได้สร้างปัญหาให้กับศิลปินในยุคหลังสมัยใหม ่

เป็นอย่างมาก จากนั้นตั้งแต่ศตวรรษที่ 19 เป็นต้นมา ปรัชญาศิลปะหลังสมัยใหม่  

เริ่มปรากฏตัวชัดขึ้น ศิลปะลัทธิอิมเพรสช่ันนิสม์ ได้แสดงให้เห็นความไม่แน่นอนของพื้นที่



5
ความคิดเชิงวิพากษ์ของปรัชญาศิลปะหลังสมัยใหม่กับปรัชญาศิลปะของพุทธทาสภิกขุฯ

วารสารราชภัฏสุราษฎร์ธานี

และเวลา ปรากฏในการเขียนภาพของโมเนต์ (Monet, 184 - 1926) แสดงความต่าง  

ของแสงและเวลา โดยวาดภาพกองฟางหลายรูป แสดงให้เห็นว่า ทุกอย่างขึ้นอยู ่กับ 

บริบท เซซาน (Paul Cezanne, 1839 - 1906) ศิลปินชาวฝรั่งเศสเขียนภาพแบบเดียวกับ

ลัทธิอิมเพรสชั่นนิสม์ แต่รูปทรงของสิ่งของท่ีปรากฏต่อสายตา ผิดไปจากธรรมชาติ  

โดยประกาศว่า “ฉันไม่ต้องการแสดงภาพธรรมชาติ แต่ต้องการสร้างธรรมชาติ” ปิกัสโซ 

(Pablo Picasso, 1881 - 1973) เน้นรูปทรงต่อจากเซซานจนเหลือแต่รูปทรงเลขาคณิต  

และใช้ชื่อลัทธิใหม่ว่า คิวบิส (Cubism) และประกาศว่า “ฉันวาดรูปทรงตามที่ฉันคิด  

ไม่ใช่ตามที่ฉันเห็น” คือไม่ต้องการเสนอความจริงแบบวัตถุวิสัย นักวิจารณ์ศิลปะ  

จึงกล่าวถึง ปิกัสโซว่า “ไม่ว่าเราจะมองสักกี่มุมก็ตาม ก็ยังไม่มีเหตุผลใดที่สมมติได้ว่า  

เมื่อรวมเข้าด้วยกันแล้วจะได้ความจริงแบบวัตถุวิสัย” ฮวน กรีส (Juan Gris, 1887 - 1927) 

ซึ่งเขียนภาพแบบคิวบิสกล่าวว่า “เป้าหมายของฉัน คือการสร้างวัตถุขึ้นมาใหม่ ไม่ให้ 

เหมือนอะไรที่มีอยู่จริงเลย” ฟันโกฆ์ (Vincent Ven Gogh, 1853 - 1910) เป็นศิลปิน 

ในลทัธอิมิเพรสชัน่นสิม์ ประกาศว่า “แทนทีฉ่นัจะวาดสิง่ทีฉ่นัเหน็อยูต่่อหน้า ฉันกลับใช้พูก่นั

ตามถนัดแสดงความคิดของฉันต่อสิ่งนั้นอย่างเต็มที่” (กีรติ บุญเจือ, 2545 : 144 - 190)

	 ด้วยท่าทขีองปรชัญาศลิปะหลงัสมยัใหม่ดงักล่าว ซึง่เป็นการเปิดโอกาสให้ทบทวน

ความเชื่อทางปรัชญาศิลปะท่ีไม่ยึดถือกฎเกณฑ์ตายตัวอีกต่อไป เป็นการให้คุณค่า 

ที่เท่าเทียมกันของสิ่งทั้งหลาย ลักษณะเช่นนี้สอดคล้องกับปรัชญาศิลปะของพุทธทาสภิกขุ

เป็นอย่างมาก เพราะปรัชญาศลิปะของท่านเป็นการเสนอให้ทบทวนส่ิงทีเ่รยีกว่าศิลปะเสียใหม่  

และเน้นที่การไม่ยึดถือกฎเกณฑ์ท้ังหลาย ความคิดทางปรัชญา ทั้งสองกระแสดังกล่าว  

จึงสอดคล้องกันพอดี

	 ในภาพรวมปรัชญาศิลปะท้ังสองกระแสมีส่วนที่สอดคล้องกันหลายเรื่อง เช่น  

ปรัชญาศิลปะหลังสมัยใหม่ ปฏิเสธความแน่นอนตายตัวของกฎเกณฑ์ทางวิทยาศาสตร ์ 

โดยเห็นว่าวิทยาศาสตร์มองโลกเป็นกลไกที่แน่นอน มนุษย์ต้องเดินตามระบบ แต่ในโลก 

แห่งความเป็นจริง เราไม่อาจคาดการณ์ได้ว่าสิ่งใดจะเกิดขึ้น การยึดถือระบบที่แน่นอน 

ดังกล่าว ท�ำให้มีการหาประโยชน์จากระบบนั้นของผู้มีอ�ำนาจ โดยท�ำให้คนส่วนใหญ่ 

ไม่สงสัยในระบบหรืออ�ำนาจที่แน่นอนเหล่านั้น ตัวอย่างเช่น ฟูโกต์ (Michel Foucault,  

ค.ศ. 1926 - 1984) ให้ความเห็นเรื่องนี้ว่า การอธิบายความหมายเชิงวาทกรรมที่มาในรูป 



6
วารสารราชภัฏสุราษฎร์ธาน ี ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2561)

Suratthani Rajabhat Journal Vol. 5 (2) (July – December 2018)

ของสถาบัน เช่น โรงพยาบาล มหาวิทยาลัย สาขาวิชาการ เป็นสิ่งที่สถาบันเหล่านั้นสร้างขึ้น

มาเอง แต่มีอ�ำนาจควบคุมผู้อื่น (อานันท์ กาญจนพันธุ์, 2552 : 47 - 60) นอกจากนั้น 

ปรัชญาศิลปะในกระแสนี้ยังแนะให้ปฏิเสธการมีอยู่ของพระเจ้า อันเป็นระบบที่แน่นอน  

อีกชนิดหนึ่ง โดยถือตามความเห็นของนักปรัชญาอย่าง นิทเช (Friedrich Nietzsche,  

1844 - 1900) ที่ประกาศว่า “พระเจ้าตายแล้ว” เราไม่สามารถยึดถือความม่ันคง 

ของพระเจ้าได้อีกแล้ว ความเห็นของปรัชญาศิลปะดังกล่าว เสนอให้ปฏิเสธความเป็น 

ระบบที่แน่นอนของทุกสิ่งและแนะให้หันมาใช้ชีวิตกับความไม่แน่นอน ไร้ระเบียบ และ 

ยอมรับในความหลากหลาย (กีรติ บุญเจือ, 2545 : 32 - 40)

	 ส่วนปรัชญาศิลปะของพุทธทาสภิกขุ ท่านเห็นว่าการติดอยู่กับอะไรบางอย่าง 

ที่เรายึดถือให้เป็นตัวตนหรือเป็นที่พึ่งข้ึนมา ย่อมมีความผิดพลาดอย่างแน่นอน เพราะ 

ในกฎธรรมชาติที่ท�ำให้ทุกสิ่งเป็นไปตามกฎนั้น ไม่มีอะไรที่เราจะยึดถือเป็นตัวตนได้  

อย่างไรกต็ามแม้ท่านจะสอนว่าพทุธศาสนาเป็นวทิยาศาสตร์ คือสามารถพสูิจน์ให้เหน็จรงิได้        

แต่การที่ติดอยู่กับระบบของวิทยาศาสตร์ ท่านก็ไม่เห็นด้วย ท่านได้น�ำเสนอค�ำสอนของ

พระพุทธเจ้าที่อธิบายว่า “กฎอิทัปปัจจยตา” เป็นสิ่งที่อยู่เหนือวิทยาศาสตร ์หมายความว่า

กฎดังกล่าวเป็นสิ่งก�ำหนดให้มีกฎเกณฑ์หรือระบบทางวิทยาศาสตร์ ซึ่งกฎอิทัปปัจจยตา  

ได้อธบิายความเป็นไปของทกุสิง่ ว่าทกุสิง่ไม่มอียูจ่ริง มแีต่การเป็นของเหตปัุจจยัระหว่างกนั

ที่มีอยู่ตลอดเวลาเท่านั้น แม้ในขณะท่ีเรามีชีวิตอยู่ วัตถุรอบๆ ตัว ก็เป็นแต่เพียงส่ิงที่ 

อาศัยซึ่งกันและกันเท่านั้น เราจึงไม่ควรเห็นว่ามีอะไรที่แตกต่างกัน นั่นหมายความว่า  

ความแน่นอนของระบบวิทยาศาสตร์ก็ไม่อาจมีอยู่ได้ในภาวะที่เราเห็นกฎอิทัปปัจจยตา  

(พุทธทาสภิกขุ, 2552 : 32  -  40)

	 การเห็นกฎดังกล่าวคือ การเห็นว่าทุกสิ่งเป็นสิ่งที่ไม่อาจยึดถือเป็นสิ่งนั้นสิ่งนี้ได้ 

ระบบที่แน่นอนของวิทยาศาสตร์จึงถูกปฏิเสธ เพราะการเห็นโลกที่พ ้นทุกข์ได้คือ  

การเห็นที่พ้นไปจากระบบความแน่นอน และการมีอยู่ของส่ิงทั้งหลาย ด้วยเหตุดังกล่าว 

ปรัชญาศิลปะทั้งสองกระแสมีความเห็นที่สอดคล้องกันหลายประการดังนี้



7
ความคิดเชิงวิพากษ์ของปรัชญาศิลปะหลังสมัยใหม่กับปรัชญาศิลปะของพุทธทาสภิกขุฯ

วารสารราชภัฏสุราษฎร์ธานี

การรื้อถอนความเชื่อเดิมทางศิลปะ

	 ในการรื้อถอนความเชื่อเดิม ปรัชญาศิลปะทั้งสองกระแสดังกล่าวมีความเห็น 

ที่สอดคล้องกัน ซึ่งการท�ำความเข้าใจกับปรัชญาศิลปะหลังสมัยใหม่และปรัชญาศิลปะ  

ของพทุธทาสภกิขนุัน้ สิง่แรกทีค่วรท�ำความเข้าใจ คอืการยกเลกิความเชือ่ทีเ่ป็นระบบตายตวั  

หรือเช่ือว่าโลกมีความแน่นอน เป็นระบบ ตามกฎเกณฑ์ทางวิทยาศาสตร์ โดยมีรากฐาน 

จากปรัชญาตะวันตก กีรติ บุญเจือ (2546 : 30 - 32) มีความเห็นว่า ระบบดังกล่าว 

ท�ำให้มนุษย์ไม่อาจคิดออกไปนอกกรอบน้ีได้ การรื้อถอนเป็นการเปิดท่ีว่างให้มนุษย์ 

ท�ำความเข้าใจกับปรากฏการณ์ของโลกว่าเป็นอย่างไรกันแน่ ทั้งนี้เพราะระบบตายตัว 

ที่เชื่อต่อๆ กันมา ไม่สามารถแก้ปัญหาของชีวิตและสังคมให้ดีกว่าเดิมได้ 

	 นกัปรชัญาศลิปะหลงัสมยัใหม่เหน็ว่า ความเชือ่เดมิตามปรชัญาศลิปะแบบคลาสสคิ 

ไม่ควรใช้อ้างอิงกับการแสดงออกทางศิลปะในปัจจุบัน เพราะเป็นการปิดกั้นธรรมชาติของ  

การแสดงออกที่มีโอกาสเห็นความจริงทางศิลปะท่ีแตกต่างจากศูนย์กลางได้ การยึดถือว่า 

ต้องมีรูปแบบ คณุค่า ความหมาย แบบเดิม จงึไม่สอดคล้องกบัหลกัเสรภีาพ ในขณะเดยีวกนั 

เมื่อมนุษย์มีเสรีภาพในการคิดและแสดงความเห็นอย่างหลากหลาย จะเป็นหนทาง 

ให้ความรู้ ชุดอื่นๆ เกิดขึ้น การแลกเปลี่ยนในสิ่งที่ไม่เหมือนกัน ท�ำให้เกิดความก้าวหน้า 

มากกว่าเดิม

	 สาระส�ำคัญของปรัชญาศิลปะหลังสมัยใหม่ที่ต้องการรื้อถอนความเชื่อเดิม คือ 

เห็นว่าการแสดงออกทางศิลปะควรเป็นเรื่องท่ีศิลปินสามารถมีความเห็นต่อโลกตามที่ 

เขาเห็นด้วยตนเอง ไม่ใช่เป็นความเชื่อจากภายนอกมาบังคับให้เห็นตามนั้น โดยตัวเอง        

ไม่มีโอกาสท�ำความเข้าใจตามความรู ้ของตน ศิลปะจึงเป็นอัตวิสัยของศิลปินคนน้ัน  

มากกว่าการเขียนภาพที่เป็นระบบ ที่เคยถูกควบคุมความถูกต้องจากทฤษฎีหลักบางอย่าง  

(กีรติ บุญเจือ, 2545 : 150)

	 การแสดงออกทางศลิปะในกระแสนี ้บางคร้ังจงใจแสดงออกในทางตรงกนัข้ามกบั

มาตรฐานทางศลิปะแบบเดมิ เพือ่แสดงให้เหน็ว่า สิง่ทีเ่รยีกว่าศลิปะต้องมกีารให้ความหมาย 

คุณค่า ในทิศทางใหม่ เช่น น�ำเอาสิ่งท่ีไม่เคยถือว่าเป็นงานศิลปะมาแสดงเป็นงานศิลปะ  

มีการท�ำงานจิตรกรรม ประติมากรรม ให้ผิดรูปไปจากเดิม เช่น ขยายขนาด ให้ตรงข้ามกับ



8
วารสารราชภัฏสุราษฎร์ธาน ี ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2561)

Suratthani Rajabhat Journal Vol. 5 (2) (July – December 2018)

ความเป็นจริง หรือมีการแสดงงานศิลปะในระยะเวลาสั้นๆ เพ่ือต้องการให้ความเห็นว่า 

ศิลปะเป็นสิ่งชั่วคราว ปรากฏการณ์เช่นนี้ เป็นการแสดงปฏิกิริยาว่า การมีอยู่ของศิลปะ 

ไม่จ�ำเป็นต้องมีแบบแผนที่แน่นอนอีกต่อไป (กีรติ บุญเจือ, 2545 : 156)

	 ในขณะเดียวกัน การแสดงออกทางศิลปะที่แสดงให้เห็นว่า ศิลปะและความรู้สึก

ทางความงามเป็นสิง่ทีไ่ม่มมีาตรฐานกลาง มคีวามไม่แน่นอน คาดการณ์ไม่ได้ เป็นการสะท้อน

ไปถึงความเชื่อทางสังคมในระบบอื่นๆ ด้วย เพราะปรัชญาในกระแสนี้ได้ก้าวออกไปรื้อถอน 

หรือตั้งข้อสังเกต ตั้งค�ำถาม กับสิ่งที่เป็นอยู่เดิมในทุกๆ มิติของความรู้ หมายถึงต้องการ  

ให้มีการทบทวนว่าความรู้ท่ีมีอยู่ว่ายังใช้ได้หรือไม่ ท้ังความรู้ทางสังคม การเมือง และ 

การพัฒนา ในความหมายนี้ การแสดงออกของศิลปะได้แสดงให้เห็นบรรยากาศของ 

การร้ือถอน ให้กว้างขวางออกไปนอกขอบข่ายของศิลปะด้วย การแสดงออกทางศิลปะ 

จึงกลายเป็นการโยงไปสู่การตั้งค�ำถามกับระบบอื่นๆ ทางสังคมที่เคยเชื่อว่ามีความถูกต้อง

ตายตัว ตามที่ท�ำตามกันมาเป็นเวลานาน (ก�ำจร สุนพงษ์ศรี, 2555 : 272 - 273)

	 ในขอบข่ายของศลิปะ การกระจายอ�ำนาจดงักล่าว ท�ำให้การแสดงออกทางศลิปะ 

มกีารเปิดพ้ืนทีท่างความคิด ศลิปินต้องมคีวามคดิ มกีารตัง้ค�ำถามต่อค�ำจ�ำกัดความทางศิลปะ 

ว่าความหมายเดิมยังใช้ได้หรือไม่ การเกิดขึ้นของปรัชญาศิลปะกระแสนี้ ท�ำให้ผลงานศิลปะ

มีรูปแบบหลากหลายกว้างขวาง มีแง่มุมมากมาย ท�ำให้มีข้อถกเถียงว่าศิลปะคืออะไรกันแน่ 

และอาจตั้งค�ำถามว่า สิ่งน้ีมีหน้าท่ีอะไร ในความปั่นป่วนน้ี อาจเป็นส่ิงที่ไม่เคยชินส�ำหรับ 

คนทัว่ไป แต่ส�ำหรบัผูท้ีจ่บัทศิทางและสาระส�ำคญัได้ การแสดงออกทางศิลปะจะมคีวามเป็น

อสิระอย่างมาก เพราะปรัชญาในกระแสนีเ้หน็ว่าทกุคนสามารถก�ำหนดความหมายและคณุค่า

ได้ด้วยตนเอง การมีอยู่ของศิลปะในกระแสดังกล่าวจะช่วยพัฒนาความคิดของศิลปิน 

ได้เป็นอย่างดี (ด�ำรง วงศ์อุปราช, 2549 : 181 - 195)

	 ส่วนพุทธทาสภิกขุนั้น ในการรื้อถอนความเชื่อเดิม ถือเป็นลักษณะที่โดดเด่น 

ของท่าน ทั้งในแง่ของการรื้อถอนความเช่ือทางพุทธศาสนาและความเชื่อทางศิลปะ 

ซึ่งค�ำว่า รื้อถอนความเชื่อทางพุทธศาสนา ไม่ได้หมายความว่าท่านเปลี่ยนแปลงค�ำสอน 

ของพระพุทธเจ้า แต่เพียงแก้ไขความเข้าใจท่ีคลาดเคล่ือนท่ีท่านเห็นว่าไม่ตรงกับ 

ที่พระพุทธเจ้าสอน การตีความค�ำสอนของพระพุทธเจ้าที่แตกต่างไปจากเดิม จึงเป็นที่สนใจ

ของนักคิดทั้งหลาย การรื้อถอนจึงหมายถึงการท�ำความเข้าใจใหม่ต่อหลักธรรมที่มีอยู่เดิม 



9
ความคิดเชิงวิพากษ์ของปรัชญาศิลปะหลังสมัยใหม่กับปรัชญาศิลปะของพุทธทาสภิกขุฯ

วารสารราชภัฏสุราษฎร์ธานี

เช่น ท่านอนว่าเราสามารถพบกับนิพพานได้ที่นี่ เดี๋ยวนี ้การสอนว่า สามารถพบนิพพานได ้

ที่นี่ เดี๋ยวนี ้ซึ่งเป็นหนึ่งในนิพพานที่เรียกว่าเป็นนิพพานชั่วคราว เช่น ถ้าสามารถยุติความรัก 

โลภ โกรธ หลง ลงได้ในขณะใดขณะหน่ึง (แต่ยังมีนิพพานที่ถาวรเกิดขึ้นเมื่อดับขันธ์)  

การสอนเช่นนี้จะให้คุณค่าต่อชีวิตประจ�ำวันของมนุษย์ที่ยังมีชีวิตอยู ่ คือการที่เรามี 

ความสงบเย็นกับการท�ำหน้าท่ีในปัจจุบัน หรือสอนว่า การท�ำงานคือการปฏิบัติธรรม  

ซึ่งเป็นการให้ความเห็นว่าการท�ำงานน่ันเองท่ีเป็นการปฏิบัติธรรมโดยตรง หากเราท�ำงาน

อย่างมีความสุขเราสามารถควบคุมอารมณ์ให้เป็นปกติอยู่ได้ การท�ำงานก็กลายเป็นสวรรค์

ของมนุษย์ และถือเป็นการปฏิบัติธรรมท่ีดีท่ีสุด เพราะมนุษย์ต้องท�ำงานตลอดเวลา หรือ 

แม้กระทั่งการสอนว่า ธรรมะคือการเมือง หมายความว่า ถ้าการเมืองคือความสงบเรียบร้อย

ของสังคม สิ่งที่เรียกว่า ธรรมะ ก็มีเป้าหมายท่ีจะแสดงให้เห็นว่าสังคมจะสงบเรียบร้อย 

ได้อย่างไร ซึง่ในการสอนว่า ทกุอย่างเป็นสิง่ทีต่กอยูใ่ต้กฎธรรมะ กฎดังกล่าวนี ้แสดงให้เหน็ว่า 

มนุษย์ไม่มีตัวตน การกระท�ำจึงต้องเป็นไปเพื่อส่วนรวม การท�ำเพื่อส่วนรวม จึงเป็น 

ความหมายเดียวกับความถูกต้องทางการเมือง ตัวอย่างดังกล่าวนี้ คือการท�ำให้ค�ำสอนของ

พุทธศาสนามีความหมายต่อชีวิตประจ�ำวันในปัจจุบันอย่างแท้จริง (พุทธทาสภิกขุ, 2549 : 

1 - 15)

	 ส�ำหรับการรื้อถอนความเชื่อเดิมทางปรัชญาศิลปะน้ัน ท่านเห็นว่าศิลปะที่เคยให้

ความหมายหน้าที่ และคุณค่าที่กระท�ำกันอยู่นั้น ไม่ได้เป็นไปเพ่ือให้มนุษย์พบความสุข  

ที่แท้จริง ศิลปะเป็นแต่เพียงการแสดงความงามให้เกิดความประทับใจ พอใจกับความรู้สึก

อย่างใดอย่างหนึ่ง ความงามทางศิลปะจึงเป็นการยึดถือตามกรอบที่ก�ำหนดขึ้น แม้มีการให้

ความหมายของศิลปะในหลายความหมาย แต่ความหมายเหล่าน้ันไม่ได้ท�ำให้ผู้สร้างและ 

ผู้ชมหลุดพ้นออกจากการยึดถือทางความคิด สาระส�ำคัญของเรื่องนี้ คือท่านเห็นว่าศิลปะ 

ไม่ได้แสดงความจริงหรือเปิดเผยกฎธรรมชาติ ซ่ึงเป็นเรื่องเร่งด่วนของชีวิต เพราะ 

การเห็นกฎธรรมชาติดังกล่าวจากการแสดงตัวของศิลปะ จะท�ำให้มนุษย์เห็นความจริง  

ของโลกว่า สิ่งทั้งหลายมีการเป็นไปภายใต้กฎธรรมชาติอย่างมิอาจหลีกเล่ียง การเห็นว่า 

มีตัวเรามีความคิด มีความเห็นทางศิลปะ เป็นการฝังตัวเองไว้กับความเห็นแบบต่างๆ  

ตามที่ตนยึดถือ และท่ีใดมีการยึดถือ ท่ีน่ันย่อมมีความทุกข์เกิดขึ้นพร้อมกัน แต่หน้าที่ของ

ศิลปะที่แท้จริง คือท�ำให้การเห็นงานศิลปะของมนุษย์ เป็นการเห็นอย่างพ้นทุกข ์คุณค่าทาง



10
วารสารราชภัฏสุราษฎร์ธาน ี ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2561)

Suratthani Rajabhat Journal Vol. 5 (2) (July – December 2018)

ศิลปะที่แท้จริงควรมีคุณค่าอย่างที่ว่านี้ (พุทธทาสภิกขุ, 2535 : 115)

	 สาระส�ำคัญของการรื้อถอนทางปรัชญาศิลปะ คือความเห็นหรือความเป็นไป 

ของศลิปะ ทีแ่ม้จะมคีวามเหน็หลายทศิทาง แต่ทกุทศิทางกไ็ม่ได้แก้ปัญหาส�ำคญัของชวีติเลย  

ซึง่ทุกชวีติก�ำลงัมปัีญหาว่าจะจัดการกบัความทกุข์ของตนเองและสังคมอย่างไร ปรชัญาศลิปะ

ตามที่เป็นอยู่ในทุกทิศทางของความเห็นทางศิลปะ เป็นตัวก�ำหนดทฤษฎี ความหมาย  

คุณค่าของศิลปะ ตามความเห็นของตนเอง เพื่อยืนยันว่ามีตัวตนและมีความเห็นต่อ 

ปรากฏการณ์ทั้งหลาย การมีอยู่ของความเห็นทางศิลปะเช่นนี้ พุทธทาสภิกขุเสนอว่า 

ต้องรื้อถอน เพ่ือให้ความหมายและคุณค่าใหม่ทางศิลปะ ท่านต้องการให้การแสดงออก 

และการเห็นงานศิลปะ คือการเห็นว่าเราไม่อาจยึดถือความคิดความเห็นใดๆ ได้ แต่ศิลปะ

ตามที่ท�ำกันอยู่ กลับท�ำให้ตัวตนของผู้สร้างสรรค์และสิ่งทั้งหลาย ให้มีความเป็นตัวตน 

ที่แน่นอนและแข็งแกร่งขึ้นตามล�ำดับ (พุทธทาสภิกขุ, 2535 : 115 - 120)

	 พทุธทาสภกิขใุห้ความเหน็ว่า สิง่ทีเ่รยีกว่าศลิปะ คอืการเหน็โลกอย่างไม่ยดึถือ คอื

เห็นการแสดงตัวของธรรมะ ผู้ใดเห็นธรรม ผู้นั้นย่อมเห็นว่าสิ่งทั้งหลายเป็นเพียงสิ่งที่เป็นไป

ตามกฎธรรมชาติ ความเป็นไปดังกล่าวอยู่นอกอ�ำนาจความคิด ความเห็น ของเรา ท่านยก

ค�ำสอนของพระพุทธเจ้าท่ีตรัสถึงศิลปะและธรรมะโดยตรง ตามที่ทรงตรัสว่า “ให้สาวก 

ทั้งหลายจงประพฤติพรหมจรรย์ ให้งดงามทั้งเบื้องต้น ท่ามกลาง และเบื้องปลาย” หมายถึง 

ท�ำชีวิตให้งดงาม มีศิลปะอยู่ในทุกขั้นตอน ทั้งในขั้นเริ่มศึกษา ขั้นของการปฏิบัติ และ 

ขั้นของการได้รับผลของการปฏิบัติ การเห็นศิลปะคือ การเห็นปรากฏการณ์ทั้งหลาย 

อย่างเป็นปกติ ไม่มีการกวัดแกว่งของความคิด คือเห็นการพึ่งพาระหว่างกันของสิ่งทั้งหลาย 

ส่วนการมีอยู่ของตัวเรา คือส่วนหนึ่งของทั้งหมดในโลกนี้ (พุทธทาสภิกขุ, 2548 : 18)

	 การเห็นศิลปะในความหมายของท่าน คือการเห็นว่าทุกอย่างก�ำลังแสดงตัวว่า 

เป็นไปตามกฎธรรมชาติ ไม่อาจยึดถือให้เป็นดั่งใจได้ ท่านเห็นว่าทุกๆ ส่ิงรอบๆ  

ตัวก�ำลังแสดงความจริงของธรรมะ หรือศิลปะอยู่เสมอ โดยแสดงให้เห็นว่า ทุกสิ่งเริ่มต้น 

จากความไม่มีแล้ว มีขึ้นจากเหตุปัจจัย สุดท้ายก็กลับไปสู่ความไม่มีเช่นเดิม ด้วยเหตุนี ้ 

เราสามารถเห็นการแสดงออกทางศิลปะได้จากทุกสิ่ง การแสดงดังกล่าวได้ส่องสว่างอยู่ 

ทุกขณะ แต่เรากลับเห็นเฉพาะด้านท่ีเป็นตัวตนของมันอย่างหยุดนิ่ง จึงเข้าใจว่าโลกนี ้ 

มีสิ่งทั้งหลายอยู ่อย่างแน่นอน เมื่อมองไม่เห็นด้านที่พุทธทาสภิกขุแนะให้พิจารณา  



11
ความคิดเชิงวิพากษ์ของปรัชญาศิลปะหลังสมัยใหม่กับปรัชญาศิลปะของพุทธทาสภิกขุฯ

วารสารราชภัฏสุราษฎร์ธานี

เราจึงเข้าใจปรัชญาศิลปะของท่านไม่ได้

	 ผลงานศลิปะทีท่่านยกย่องว่ามคีวามหมายและคุณค่าตามหลกัปรชัญาดงักล่าว คอื

งานศิลปะภาพพุทธประวัติจากหินสลักยุคก่อนมีพระพุทธรูป ยุคนี้จงใจไม่สร้างรูปเคารพ  

ตรงไหนที่ควรเป็นรูปพระพุทธเจ้า ตรงน้ันกลับถูกเว้นว่างไว้เฉยๆ ซึ่งส่ือความหมายว่า   

การเห็นความจริงของโลกและท�ำให้พ้นทุกข์ได้ คือการเห็นโลกอย่างไม่ยึดถือ เห็นว่า  

โลกคือ ความว่าง การเห็นปรากฏการณ์ของโลกว่าเป็นส่ิงที่ยึดถือไม่ได้ จะน�ำไปสู่ 

ความพ้นทุกข์ คือสาระส�ำคัญของการร้ือถอน ซ่ึงมีค�ำสอนของพระพุทธเจ้าเป็นพื้นฐาน  

ส่วนการมีอยู่ของปรัชญาศิลปะโดยทั่วไปแสดงความเห็นต่อโลกไม่พ้นไปจากการมีตัวตน  

มีเหตุผล มีเป ้าหมายอย่างใดอย่างหน่ึงเสมอ ลักษณะเช ่นนี้ ไม ่อาจท�ำให ้มนุษย ์ 

พ้นจากความทุกข์ได้ (พุทธทาสภิกขุ, 2549  :  47 - 53)

	 ในกรณขีองการรือ้ถอนความเชือ่เดมินี ้ปรชัญาศลิปะทัง้สองกระแสจงึมคีวามเหน็

ที่สอดคล้องกัน คือต้องการปฏิเสธการมีอยู่อย่างแน่นอนของทฤษฎี และระบบต่างๆ  

แล้วปล่อยให้มนุษย์เป็นอิสระ ในการท�ำความเข้าใจต่อความจริงของโลกด้วยตนเอง  

ความเป็นระบบทั้งหลายจึงต้องถูกร้ือถอน แต่มีสิ่งที่แตกต่างกันในรายละเอียด คือ 

การรื้อถอนของพุทธทาสภิกขุ เป็นการรื้อถอนชนิดที่ไม่ปรากฏตัวตนของส่ิงใดอยู่เลย  

การเห็นอย่างไม่มีตัวตนดังกล่าว คือการเห็นศิลปะ ซ่ึงเป็นการให้ความเห็นว่าต้องปฏิเสธ  

อัตวิสัยของปรัชญาศิลปะหลังสมัยใหม่เสียด้วย



12
วารสารราชภัฏสุราษฎร์ธาน ี ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2561)

Suratthani Rajabhat Journal Vol. 5 (2) (July – December 2018)

	

ภาพที่ 1 พระพุทธเจ้าเสด็จออกบวช

	 ภาพมหาภิเนษกรมณ์ แบบภารหุต ไม่มีเทวดาแบกม้า โรยดอกไม้ที่พื้นแทน         

เพื่อไม่ให้มีเสียง แสดงภาพพระสิทธัตถะด้วยดวงไฟสองดวงอยู ่บนหลังม้ามีฉัตรกั้น         

พระบาทคู ่ที่มุมภาพคือ จุดหมายปลายทางท่ีจะเสด็จไป (จากหินสลัก แบบภารหุต  

สมัยสุงคะ พ.ศ. 300 - 400)

ที่มา : พุทธทาสภิกขุ (2508 : 141)

การปฏิเสธระบบกฎเกณฑ์ของวิทยาศาสตร ์

	 ปรชัญาศลิปะทัง้สองกระแสดงักล่าว เน้นว่าสิง่ทีต้่องรือ้ถอน คอืความมัน่คงแน่นอน

ของระบบต่างๆ ที่ครอบง�ำความคิด ควบคุมให้ต้องยอมท�ำตามระบบนั้นๆ การถูกครอบง�ำ

ดงักล่าว เป็นสาเหตสุ�ำคญัของการปิดก้ันการพจิารณาความถูกต้อง จากทรรศนะของตนเอง 

ซึ่งเห็นว่าแท้จริงแล้ว ความจริงของโลกไม่ได้ถูกควบคุมด้วยกฎเกณฑ์ใดๆ ทางวิทยาศาสตร์ 

การที่ปรัชญาศิลปะทั้งสองกระแสนี้ปฏิเสธระบบกฎเกณฑ์ของวิทยาศาสตร์ เพราะ

วิทยาศาสตร์เป็นกฎเกณฑ์ส�ำคัญท่ีได้รับการเช่ือถือ และมีอ�ำนาจกว้างขวาง ครอบคลุม 

12 SuratthaniRajabhat Journal Vol. 5(2) (July – December 2018)
ปที่ 5 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2561)วารสารราชภัฏสุราษฎรธานี

hfghgfhgf

ภาพท่ี 1 พระพุทธเจาเสด็จออกบวช
ภาพมหาภิเนษกรมน แบบภารหุต ไมมีเทวดาแบกมา โรยดอกไมที่พื้นแทน

เพ่ือไมใหมีเสียง แสดงภาพพระสิทธัตถะดวยดวงไฟสองดวงอยูบนหลังมามีฉัตรกั้น
พระบาทคูที่มุมภาพคือ จุดหมายปลายทางที่จะเสด็จไป (จากหินสลัก แบบภารหุต
สมัยสุงคะ พ.ศ. 300 - 400)
ท่ีมา : พุทธทาสภิกขุ (2508 : 141)

การปฏิเสธระบบกฎเกณฑของวิทยาศาสตร

ปรัชญาศิลปะท้ังสองกระแสดังกลาว เนนวาสิ่งที่ตองรื้อถอน คือความมั่นคง
แนนอนของระบบตางๆ ที่ครอบงําความคิด ควบคุมใหตองยอมทําตามระบบนั้นๆ
การถูกครอบงําดังกลาว เปนสาเหตุสําคัญของการปดกั้นการพิจารณาความถูกตอง
จากทรรศนะของตนเอง ซึ่งเห็นวาแทจริงแลว ความจริงของโลกไมไดถูกควบคุมดวย
กฎเกณฑใดๆ ทางวิทยาศาสตร การท่ีปรัชญาศิลปะท้ังสองกระแสน้ีปฏเิสธระบบกฎเกณฑ
ของวิทยาศาสตร เพราะวิทยาศาสตรเปนกฎเกณฑสําคัญท่ีไดรับการเช่ือถือ และมีอํานาจ



13
ความคิดเชิงวิพากษ์ของปรัชญาศิลปะหลังสมัยใหม่กับปรัชญาศิลปะของพุทธทาสภิกขุฯ

วารสารราชภัฏสุราษฎร์ธานี

ความรู้ความคิดต่างๆ ท�ำให้เชื่อว่าระบบของวิทยาศาสตร์เท่านั้นที่เป็นแกนกลางของ

มาตรฐาน สิ่งที่เรียกว่า วิทยาศาสตร์ จึงถูกปฏิเสธในฐานะท่ีเป็นจุดอ้างอิงของส่ิงทั้งหลาย 

(กีรติ บุญเจือ, 2546 : 28 - 29)

	 ไม่ใช่เฉพาะวิทยาศาสตร์เท่านั้นที่ปรัชญาศิลปะในกระแสนี้เห็นว่า ควบคุมความรู้ 

ทกุอย่างเอาไว้ แม้แต่พระเจ้า ซึง่เป็นผูก้�ำหนดความเป็นไปของทกุสิง่กถ็กูปฏเิสธเช่นเดยีวกัน 

ซึง่พระเจ้าทีถ่กูปฏเิสธนัน้ เป็นพระเจ้าในลกัษณะมกีารยดึถอือย่างตายตวั และเป็นทีร่องรบั

ทุกสิ่ง จนมนุษย์ไม่คิดจะพึ่งตนเอง ทุกอย่างต้องรอคอยความเห็นใจจากพระเจ้า พระเจ้า 

ในความหมายดังกล่าวจึงถูกปฏิเสธ ในการปฏิเสธพระเจ้า จึงมีนัยของการปฏิเสธการมีอยู่

อย่างมั่นคงของอะไรสักอย่างหนึ่ง (กีรติ บุญเจือ, 2545 : 32 - 40)

	 ในการปฏิเสธระบบกฎเกณฑ์ของวิทยาศาสตร์ในครั้งนี้ มีความหมายลึกๆ ว่า  

หากวิทยาศาสตร์เสนอระบบที่แน่นอนให้อ ้างอิงได้ วิทยาศาสตร์ในความหมายนี้ 

ต้องถูกปฏิเสธ เพ่ือให้เห็นว่าโลกไม่มีอะไรท่ีม่ันคงแน่นอนให้อ้างอิง เพราะปรัชญาศิลปะ      

หลังสมัยใหม่เห็นว่าการเกาะเกี่ยวไว้กับมาตรฐานกลาง เป็นการลดทอนเสรีภาพของมนุษย์ 

หากโลกเป็นสิ่งที่ ไม่แน่นอน ไร้ระเบียบ คาดการณ์ไม่ได้ อัตวิสัยของแต่ละคนจะเข้าใจ 

สิ่งนั้นได้ตามความเห็นของตนเอง

	 สิง่ทีว่ทิยาศาสตร์สร้างปัญหาให้ปรชัญาศลิปะหลังสมยัใหม่ คือมาตรฐานของศิลปะ

กลายเป็นความแน่นอนตายตัว ซึ่งเป็นแบบเดียวกับที่วิทยาศาสตร์ก�ำลังเสนอว่า โลกเป็น

ระบบที่แน่นอน ความเชื่อดังกล่าวท�ำให้เกิดปัญหากับการแสดงออกทางศิลปะ ท�ำให้ 

ความถูกต้อง มีการผูกติดไว้กับเหตุผล เป้าหมาย ข้อสรุปที่ชัดเจน แล้วใช้มาตรฐาน 

ดังกล่าวไปตรวจจับความถูกต้องของการแสดงออกทางศิลปะ ปรัชญาศิลปะหลังสมัยใหม ่

ไม่เห็นด้วยกับกฎเกณฑ์เหล่านั้น จึงปฏิเสธความแน่นอนของวิทยาศาสตร์ด้วยเหตุดังกล่าว  

(กีรติ บุญเจือ,  2545 : 156)

	 สาระส�ำคัญของการปฏิเสธดังกล่าว คือการยกเลิกมาตรฐานกลาง แล้วปล่อยให้

ศิลปะเป็นไปตามความต้องการท่ีจะแสดงความเห็นต่างๆ ที่มีต่อโลก ในภาวะนี้ระดับของ

ศิลปะและอิทธิพลทางศิลปะย่อมไม่มีความหมาย ซ่ึงโดยธรรมชาติแล้ว การแสดงออก 

ทางศิลปะนั้นมีความหลากหลายอยู่เป็นธรรมชาติ (ชลูด น่ิมเสมอ, 2553 : 339 - 342)  

แต่การก�ำหนดมาตรฐานท่ีแน่นอนเป็นระบบ ได้ท�ำให้ความหลากหลาย ความไม่เหมือน  



14
วารสารราชภัฏสุราษฎร์ธาน ี ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2561)

Suratthani Rajabhat Journal Vol. 5 (2) (July – December 2018)

อ่อนแรงลงไปมาก การสร้างระบบท่ีแน่นอนให้มีระดับของศิลปะ มีความสูงต�่ำของคุณค่า      

ที่แตกต่างกัน มีการครอบง�ำด้วยอิทธิพลที่เหนือกว่าถือเป็นสิ่งที่ไม่ถูกต้อง

	 เมื่อปฏิเสธระบบกฎเกณฑ์ของวิทยาศาสตร์ โดยไม่เช่ือในความเป็นระบบ 

ถือเป็นเงื่อนไขที่ท�ำให้เกิดความสามัคคีต่อกัน ยอมรับในความไม่เหมือนของกันและกัน  

ความแตกต่างดังกล่าวได้ช่วยเติมความถูกต้องของกันและกัน เพราะในความไม่เหมือนกัน 

ย่อมมีความโดดเด่นบางอย่างท่ีแสดงความเห็นต่อความเป็นไปของโลก การเกิดขึ้น 

ของผลงานศิลปะในอนาคต จึงเป็นสิ่งที่คาดการณ์ไม่ได้ เพราะความไม่แน่นอนนั่นเองที่เป็น

สาระของปรัชญาศิลปะ

	 เมือ่เหน็ว่าศลิปะคอื ความไม่แน่นอน คาดการณ์ไม่ได้ ไม่เป็นระบบ การปรากฏตวั

ของสิ่งที่เรียกว่าศิลปะนั้น เราจะเห็นได้อย่างไร ปรัชญาศิลปะในกระแสนี้เห็นว่ามนุษย ์

และสิ่งทั้งหลายได้ตกอยู่ในกระแสของความไม่แน่นอนอยู่ตลอดเวลา เราสามารถเห็นได ้

จากการเป็นไปของทุกส่ิง ปรัชญาศิลปะในกระแสน้ีเห็นว่า ตนเองได้เข้าใกล้ความจริง 

ของโลกเป็นอย่างมาก จงึเสนอประโยคส�ำคญัว่า “โลกมพีลงัตาบอดทีด่ิน้รนอย่างไร้ทศิทาง”  

ความไร้ระบบคือสิ่งที่ต้องเป็นไป เนื้อแท้ของศิลปะคือ การแสดงปรากฏการณ์น้ีให้เห็น 

สาระส�ำคัญของศิลปะจึงอยู่ที่ความไม่แน่นอน คาดการณ์ไม่ได้ มีความหลากหลาย และ  

ไม่มีข้อสรุป ซึ่งในความเห็นทั่วไปอาจเห็นว่าเป็นข้อเสนอที่รบกวนความเป็นระบบของโลก 

แต่ในกฎธรรมชาติ ข้อเสนอนี้มีความจริงอยู่มาก ด้วยเหตุนี้ สิ่งที่เรียกว่าวิทยาศาสตร ์ 

จึงเป็นสิ่งแรกที่ควรปฏิเสธ เพื่อไม่ให้กลายเป็นมาตรฐานกลางในการอ้างอิง (กีรติ บุญเจือ, 

2545 : 158 - 162)

	 ในการแสดงออกทางศิลปะเพือ่ปฏเิสธระบบของวทิยาศาสตร์ ศลิปะหลงัสมยัใหม่

จึงเสนอว่า ศิลปะคือการไม่เป็นระบบ ไร้ระเบียบ และเป็นเพียงสิ่งที่เกิดขึ้นชั่วคราวเท่านั้น 

เช่น แสดงผลงานศิลปะโดยการโรยสีขึ้นไปบนอากาศ จากนั้นลมก็พัดหายไปอย่างรวดเร็ว 

ความหมายคือ ศิลปะเป็นของช่ัวคราว มีการแสดงงานศิลปะระยะเวลาส้ันๆ บางครั้ง 

น�ำร ่มสีเหลืองปักไว ้เป ็นแนวยาวตลอดริมแม่น�้ำ  เพื่อให้เรือที่แล ่นผ่านได้พบเห็น 

ในชั่วระยะเวลาเพียงไม่กี่วัน โดยให้เหตุผลว่าการเห็นว่าศิลปะไม่ใช่ความมั่นคงแน่นอน  

หรือเป็นสิ่งที่คงอยู่เพื่อยืนยันความคิด ความเห็น บางอย่าง ในทางกลับกันการที่คงอยู่เพียง 

ระยะสั้นๆ นั่นเอง  ที่มีความหมายเป็นอย่างมาก การท�ำเช่นนี้ท�ำให้ผู้ชม นักวิจารณ์ศิลปะ 



15
ความคิดเชิงวิพากษ์ของปรัชญาศิลปะหลังสมัยใหม่กับปรัชญาศิลปะของพุทธทาสภิกขุฯ

วารสารราชภัฏสุราษฎร์ธานี

ต้องตั้งค�ำถามต่อการมีอยู ่ของศิลปะเสียใหม่ ว่าการปรากฏตัวของศิลปะได้สะท้อน 

ความเหน็ต่อโลกนีอ้ย่างไร แน่นอนว่าการปฏเิสธระบบของวิทยาศาสตร์กเ็ป็นการแสดงออก

ชนดิหนึง่ทีไ่ม่ต้องการให้อะไรมาเป็นมาตรฐาน หรอืเป็นสิง่ยดึถอือย่างตายตวั ในขณะเดยีวกนั

ก็เสนอว่า ถ้าวิทยาศาสตร์จะมีอยู่บนโลกนี้ ก็ต้องเป็นวิทยาศาสตร์ในลักษณะที่เสนอ 

ความจริงที่ตรงกันข้ามกับการมีระบบกฎเกณฑ์ คือเป็นวิทยาศาสตร์ของการไร้ระบบ 

วิทยาศาสตร์ของการไร้ระบบหมายความว่า ต้องเปลี่ยนความเห็นว่าแท้จริงแล้ว  

ระบบวิทยาศาสตร์ท่ีถูกต้อง คือความไม่แน่นอน ไม่มีมาตรฐานให้อ้างอิงอย่างตายตัว  

(กีรติ บุญเจือ, 2545 : 158 - 162)

	 การเข้าใจหรอืการเหน็การปรากฏตวัของปรชัญาศลิปะหลงัสมยัใหม่ เป็นการเหน็

ที่พ้นความเป็นศิลปะ เพราะศิลปะเป็นสื่อกลางในการสะท้อนความเป็นไปของโลก ศิลปะ 

ในความหมายนี้จึงกินความไปถึงการด�ำรงชีวิตประจ�ำวัน การมีความเห็นต่อโลกและ 

ระบบความเชื่อของมนุษย์ หมายความว่า การแสดงออกทางศิลปะ ได้แสดงให้เห็น 

ความเป็นไปทั้งหมดของความคิด ความเชื่อ ที่มนุษย์มีต่อความเป็นไปของโลก ซ่ึงโยงใย 

ไปถึงเรื่องราวของเศรษฐกิจ สังคม การเมือง และวัฒนธรรมอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ ศิลปะ 

จึงเป็นภาพสะท้อนแห่งความเป็นไปของทุกสิ่ง คืองานศิลปะเสนอให้ปฏิเสธการมีอยู่ 

ของระบบกฎเกณฑ์ทีแ่น่นอนทกุชนดิ ทีป่รากฏอยูใ่นความเชือ่ของมนษุย์ แต่ในขณะเดยีวกนั

ไม่ได้ปฏิเสธว่า ตัวตนของตนเองและส่ิงท้ังหลายว่าไม่มีจริง เพียงแต่เสนอว่าสิ่งที่มีอยู่นั้น 

หาความแน่นอนไม่ได้ อยู่นอกความคาดหมายและข้อสรุปต่างๆ ทุกอย่างคือความเป็นไป 

ทีไ่ม่แน่นอน ไม่ได้เป็นระบบกฎเกณฑ์ตามทีว่ทิยาศาสตร์ให้ความจรงิเอาไว้ ในความหมายนี้ 

การแสดงออกทางศิลปะคือ การแสดงให้เห็นความจริงของทุกส่ิง แม้ตัวศิลปะเองก็ไม่มี 

จดุหมายให้ไปถงึอกีต่อไป การเคลือ่นไหวอย่างไม่สิน้สดุถือเป็นการมอียูอ่ย่างใหม่ของศลิปะ 

(ก�ำจร สุนพงษ์ศรี,  2555 : 174 - 190)

	 ความเหน็ของปรชัญาศลิปะหลงัสมยัใหม่ ในการปฏเิสธกฎเกณฑ์ทางวทิยาศาสตร์ 

สอดคล้องกับความเห็นทางปรัชญาศิลปะของพุทธทาสภิกขุเช่นกัน โดยปรัชญาศิลปะ 

ของท่านเหน็ว่า ทกุระบบกฎเกณฑ์ทีค่ดิว่ามอียู ่และมไีว้ค�ำ้ประกนัความแน่นอนของส่ิงต่างๆ  

การมีอยู่ของส่ิงน้ันต้องถูกปฏิเสธเช่นกัน เพราะการเห็นธรรมะ เห็นศิลปะ คือการเห็น 

ที่ไม่ถูกยึดถือไว้กับสิ่งใด



16
วารสารราชภัฏสุราษฎร์ธาน ี ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2561)

Suratthani Rajabhat Journal Vol. 5 (2) (July – December 2018)

	 การที่พุทธทาสภิกขุมีความเห็นในทิศทางเดียวกับกระแสปรัชญาศิลปะ 

หลังสมัยใหม่ คือปฏิเสธระบบกฎเกณฑ์ของวิทยาศาสตร์ แต่การปฏิเสธระบบกฎเกณฑ์ 

ของวิทยาศาสตร์นั้น ต้องท�ำความเข้าใจให้ละเอียดว่า ท่านปฏิเสธในแง่มุมใด เพราะ 

การสอนพุทธศาสนาของท่านยืนยันว่าพุทธศาสนาเป็นวิทยาศาสตร์ ค�ำว่าเป็นวิทยาศาสตร์ 

หมายถึง พุทธศาสนาแสดงความจริงที่สามารถพิสูจน์ให้เห็นในลักษณะเดียวกับการพิสูจน์

ทางวิทยาศาสตร์ เพราะการมีอยู่ของวิทยาศาสตร์เป็นเรื่องของเหตุและผลของการเป็นไป  

ที่มีอยู ่เองตามการเป็นไปของธรรมชาติ การมีอยู ่ของพุทธศาสนาก็มีลักษณะเช่นนั้น  

คือเป็นสิ่งที่มีอยู่เอง มีเหตุผล ดังนั้น การสอนเรื่องอริยสัจ 4 เรื่องความทุกข์ เหตุแห่งทุกข์ 

การดับลงของความทุกข์และทางให้ถึงการดับทุกข์ สิ่งเหล่านี้มีอยู ่จริงแบบเดียวกับ 

การเป็นไปของวัตถุ พุทธทาสภิกขุเห็นว่า พุทธศาสนาเป็นวิทยาศาสตร์ เพราะเป็นส่ิงที่ 

มีอยู่จริง เห็นได้จริง เห็นได้ในปัจจุบัน เห็นได้จากทุกที่ ทุกเวลา หมายความว่า ความเป็นไป

ของโลกก�ำลังแสดงธรรมอยู่ตลอดเวลา

	 ในขณะเดยีวกนั ท่านเหน็ว่าพทุธศาสนาเป็นวทิยาศาสตร์ทีไ่ปไกลกว่าวิทยาศาสตร์

ที่เป็นระบบกฎเกณฑ์แน่นอน หมายความว่า แม้วิทยาศาสตร์ทั่วไปจะแสดงระบบกฎเกณฑ์

ให้เห็นได้ แต่ส่ิงท่ีเรียกว่า วิทยาศาสตร์ของพุทธศาสนา คือการเข้าใจโลกที่ พ้นไปจาก 

ระบบกฎเกณฑ ์กรณีที่ท่านสอนเรื่อง อิทัปปัจจยตา แปลว่า เมื่อมี สิ่งนี้ๆ เป็นปัจจัย สิ่งนี้ๆ 

จึงเกิดขึ้น การอธิบายความเป็นไปของโลกเช่นนี้ มีความเป็นระบบกฎเกณฑ์ที่ตายตัว  

แต่อีกด้านหนึ่งซึ่งมีความส�ำคัญมาก คือการแสดงความเห็นว่า ระบบกฎเกณฑ์ที่เป็นไป 

เป็นการแสดงความจรงิ เพือ่ปฏิเสธการมอียูข่องสิง่ทัง้หลาย หมายความว่า การมอียูข่องวตัถุ

และจิตเป็นแต่เพียงระบบกฎเกณฑ์เท่านั้น ไม่มีวัตถุและจิตอย่างแท้จริง การปรากฏตัวของ

หลักอิทัปปัจจยตา คือการสอนว่าเราไม่ควรยึดถือการมีอยู่ของสิ่งใด รวมทั้งระบบกฎเกณฑ์

ของอิทัปปัจจยตาด้วย การหลุดพ้นจากการยึดถือทุกสิ่ง จึงจะเรียกว่าเห็นความจริง 

ในวิทยาศาสตร์ของพุทธศาสนา แม้วิทยาศาสตร์จะมีอยู่ตามระบบกฎเกณฑ์ธรรมชาต ิ

ที่มีอยู่เอง แต่ที่สุดของการเข้าถึงพุทธศาสนา คือการไปให้พ้นเหตุผลพ้นระบบกฎเกณฑ์  

การมีอยู่ของทุกสิ่ง จึงถูกปฏิเสธในฐานะท่ีเป็นสิ่งท่ียึดถือไม่ได้ การมีอยู่ของความจริง คือ 

การเห็นที่พ้นการมีอยู่และไม่มีอยู่ของทุกสิ่ง (พุทธทาสภิกขุ, 2552 : 156)



17
ความคิดเชิงวิพากษ์ของปรัชญาศิลปะหลังสมัยใหม่กับปรัชญาศิลปะของพุทธทาสภิกขุฯ

วารสารราชภัฏสุราษฎร์ธานี

	 การปฏิเสธระบบกฎเกณฑ์ทางวิทยาศาสตร์ของพุทธทาสภิกขุ จึงมีความหมายว่า 

แม้มีระบบกฎเกณฑ์ การมีอยู่ของสิ่งน้ี ไม่อาจค�้ำประกันความจริงอะไรได้ การมีหรือไม่ม ี 

ก็เป็นเรื่องที่อยู่นอกเหนืออ�ำนาจของมนุษย์ แต่หน้าที่ส�ำคัญของมนุษย์คือ ต้องเห็นว่า  

โลกไม่มีจุดอ้างอิง หรือไม่มีอะไรให้ยึดถือได้ รวมทั้งความไม่มีก็ยึดถือไม่ได้ด้วย การไม่ยึดถือ

ความเป็นไปของโลกดังกล่าว เป็นใจกลางของธรรมะและการเห็นศิลปะ

	 ปรัชญาศิลปะของพุทธทาสภิกขุ จึงมีเป้าหมายที่จะแสดงให้เห็นว่า ศิลปะ 

ต้องแสดงความจริงว่าการอยู ่ในโลกอย่างพ้นทุกข์ อย่างปลอดภัย คือการเห็นว่า 

ภาวะดังกล่าวเป็นสิ่งท่ีเป็นไปตามกฎเกณฑ์เท่าน้ัน ไม่มีผลต่อความคิด ความเห็นว่า 

ควรจะเป็นอย่างนั้นอย่างนี้ ท่านจึงสอนว่า การควบคุมหู ตา จมูก ล้ิน กาย ใจ ไม่ให ้

ถูกกระทบ ถือเป็นศิลปะอยู่ในตัว ศิลปะคือความสัมพันธ์กับส่ิงทั้งหลายอย่างถูกต้อง  

การเรียนรู ้จากความเจ็บปวดทั้งหลายก็เป็นศิลปะเช่นกัน การมีชีวิตที่ถูกต้อง คือ 

การเห็นอย่างไม่ยึดถือจึงเป็นที่สุดของศิลปะ ในขณะเดียวกันเราก็สามารถเห็นศิลปะ 

ได้จากทุกสิ่ง เพราะทุกสิ่งก�ำลังแสดงความเป็นไปของกฎธรรมชาติ แต่การเห็นดังกล่าว  

ไม่ใช่เห็นวัตถุและจิต แต่เห็นว่ามัน ไม่ควรท�ำให้เรายึดติดอะไรได้ (พุทธทาสภิกขุ,  2542 : 

72)

	 ผลงานศิลปะท่ีท่านยกย่องว่าเป็นศิลปะอย่างแท้จริง คืองานศิลปะที่ส่องสว่าง  

ให้ผู ้ชมได้เห็นว่า เราไม่ควรมีความทุกข์กับการเป็นไปของโลก ศิลปะในแนวทางนี ้ 

จึงสร้างขึ้นเพื่อปฏิเสธการยึดถือทั้งการมีและไม่มีของสิ่งทั้งหลาย การชมงานศิลปะดังกล่าว 

จึงต้องอาศัยการตีความเพ่ือให้เห็นความหมายดังกล่าว เช่น แสดงเป็นภาพใบไม้หนึ่งใบ 

ในต�ำแหน่งตรงกลางภาพ และมีต้นหญ้ากลุ ่มหน่ึงบริเวณด้านล่าง แล้วให้ชื่อภาพว่า  

“จิตว่างได้ยิน หญ้าพูด” หมายความว่า เมื่อเรามีสมาธิหรือจิตใจที่ว่างจากความคิดต่างๆ  

เราจะได้ยินเสียงใบไม้ ต้นหญ้าพูด โดยพูดว่าทุกสิ่งคือสิ่งที่เป็นอย่างนั้น เป็นไปตาม 

กฎธรรมชาติ ไม่มีใครเป็นเจ้าของความเป็นไปดังกล่าว ความคิด ความเห็น ความรู ้ 

ในการก�ำหนดเป็นเรื่องราวต่างๆ เป็นสิ่งท่ีสร้างข้ึน และฝังตัวเองไว้กับความเห็นนั้น  

แท้จริงแล้วต้นหญ้าก�ำลังพูดว่า โลกคือ ความว่าง เป็นสุญญตา ไม่อาจมาก�ำหนดให้เป็น 

เรื่องนั้นเรื่องนี้ได ้ด้วยลักษณะดังกล่าวปรัชญาศิลปะของท่านจึงปฏิเสธการมีอยู่และไม่มีอยู่

ของทุกสิ่ง รวมทั้งระบบกฎเกณฑ์ของวิทยาศาสตร์ด้วย โดยเห็นว่าการติดอยู่กับระบบ  



18
วารสารราชภัฏสุราษฎร์ธาน ี ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2561)

Suratthani Rajabhat Journal Vol. 5 (2) (July – December 2018)

หรือติดอยู่กับความเห็นว่า โลกเคล่ือนท่ีไปตามกฎอิทัปปัจจยตา เป็นส่ิงที่ไม่อาจหลุดพ้น     

จากการยึดถือได้ สุดท้ายท่านเสนอให้ปฏิเสธการมีอยู่และไม่มีอยู่ของทุกสิ่ง

การปฏิเสธการมีเหตุผล เป้าหมาย และข้อสรุป 

	 การปรากฏตัวของปรัชญาศิลปะหลังสมัยใหม่ มีลักษณะเป็นการคัดค้านหรือ 

ต่อต้านกับความเห็นเดิมท่ีมีอยู่ โดยเฉพาะความเห็นท่ีมีระบบ มีการก�ำหนดความถูกต้อง

อย่างตายตัว หรือที่อ้างอิงอย่างแข็งแกร่ง ปรัชญาศิลปะและการแสดงออกทางศิลปะ 

จึงอธิบาย ความเป็นไปของศิลปะว่า งานศิลปะดังกล่าวต้องแสดงให้เห็นพลังของ 

การต่อต้าน โดยเสนอผ่านงานศิลปะ ศิลปะไม่ต้องมีเหตุผล เป้าหมาย และข้อสรุป  

ความหมายนี้ ในทรรศนะของ ผู้ที่ยึดถือความถูกต้องอย่างเป็นระบบแบบแผน อาจเห็นว่า

เป็นการเสนอที่รบกวนความสงบเรียบร้อยตามท่ีถือปฏิบัติกันมา แต่ส�ำหรับทรรศนะ 

ของปรัชญาหลังสมัยใหม่ การต่อต้านหรือรื้อถอนความเช่ือเดิมเป็นสิ่งจ�ำเป็นอย่างยิ่ง  

เพราะความเป็นระบบการมีเหตุผล มีเป้าหมาย มีข้อสรุป ไม่ได้ท�ำให้ชีวิตความเป็นอยู ่ 

หลุดออกไปจากการครอบง�ำ และความแข็งแกร่งของระบบคือการมีอ�ำนาจแบบอภิสิทธิ์ชน

ของคนบางกลุ่ม การแสดงออกทางศิลปะจึงเป็นการสะท้อนสถานการณ์ทางปรัชญาศิลปะ  

และสะท้อนสถานการณ์ทางสังคมไปในตัว

	 อย่างไรก็ตาม การพิจารณาเรื่องการปฏิเสธเหตุผล เป้าหมาย และข้อสรุป 

ดังกล่าว ต้องท�ำความเข้าใจข้อความที่ซ่อนอยู่ใต้ภาษาให้ชัดเจน ไม่เช่นนั้นอาจเห็นว่า 

เป็นข้อเสนอที่ท�ำลายความก้าวหน้าก็เป็นได้ ค�ำว่า “ไม่ต้องมีเหตุผล” ตามทรรศนะ 

ของปรัชญาศิลปะหลังสมัยใหม่ ไม่ใช่ว่าความเป็นเหตุเป็นผล ในธรรมชาติ ในความคิด  

เป็นสิ่งที่ไม่มี แต่เห็นว่าการมีเหตุผลของมนุษย์ กลายเป็นจุดอ้างอิง ความชอบธรรม 

ที่จะท�ำอะไรตามใจของตนเอง แล้วเห็นว่าเหตุผลของตนเองถูกต้อง ความชอบธรรมของ 

การกระท�ำต่างๆ มักยึดเอาเหตุผลเป็นข้ออ้าง การมีเหตุผลของตนเอง จึงกลายเป็น 

ความไม่ยุติธรรมต่อความเป็นไปของสังคม ในกรณีน้ีศิลปินลัทธิดาดา ได้เสนอว่า  

ความมีเหตุผลของมนุษย์เป็นชนวนให้เกิดสงคราม โดยเฉพาะสงครามโลก เพราะต่างฝ่าย

ต่างอ้างเหตุผลและติดกับดักในเหตุผลของตนเอง การตัดสินใจท�ำสงครามระหว่างกัน  



19
ความคิดเชิงวิพากษ์ของปรัชญาศิลปะหลังสมัยใหม่กับปรัชญาศิลปะของพุทธทาสภิกขุฯ

วารสารราชภัฏสุราษฎร์ธานี

ทุกฝ่ายก็อ้างความชอบธรรมและมีเหตุผล เหตุผลจึงเป็นกับดักอย่างหนึ่งของความคิด  

ลัทธิทางศิลปะดังกล่าว จึงตั้งค�ำถามว่า เหตุผลจะท�ำให้มนุษย์เข้าถึงความจริงที่สงบสุข 

ได้หรือไม่ และหากเราไม่ต้องอ้างเหตุผล จะเป็นการเข้าใจความจริงที่ดีกว่าเดิมหรือไม่  

ความหมายของการปฏเิสธเหตผุลดงักล่าว คอืการแสดงให้เหน็ว่า การมเีหตผุลเป็นการยดึถอื

อะไรบางอย่าง แล้วออกจากสิ่งน้ันไม่ได้ การมีเหตุผลนั้นๆ จึงกลับมาสร้างปัญหาให้กับ 

มนุษย์เสียเอง ศิลปะในลัทธิน้ี แนะว่าเราควรมีชีวิตโดยไม่ต้องยึดหลักอะไรให้เหนียวแน่น 

โดยเฉพาะการมีชีวิตอยู่ตามหลักของเหตุผล หมายความว่า เหตุผลท�ำให้เราจมอยู่กับสิ่งนั้น 

ซึ่งความจริงของโลก เป็นสิ่งที่อยู ่เหนือการมีเหตุผลเป็นส่ิงที่เคล่ือนไหว ผ่อนคลาย  

ไม่ติดอยู ่กับปรากฏการณ์ใดๆ ทุกสิ่งจึงเป็นสิ่งท่ีเปล่ียนแปลงอยู ่เสมอ การติดอยู่กับ 

ความเชื่อใดๆ โดยอ้างเหตุผล   เป็นการล้อมกรอบตัวเอง และน�ำไปสู่การอ้างเหตุผล 

อันชอบธรรม เพื่อจะเอาเปรียบผู้อื่น การแสดงออกทางศิลปะของลัทธินี้ จึงเลือกเอาสิ่งที ่

ไม่เคยนับเป็นงานศิลปะ มาแสดงเป็นผลงานศิลปะ อย่างโถปัสสาวะ เป็นต้น ตัวอย่างนี้คือ

ลัทธิดาดา (Dadaism) ซึ่งเชื่อว่าเหตุผลน�ำไปสู่สงคราม ความเป็นศิลปะคือ การต่อต้าน 

เหตุผล จึงน�ำโถปัสสาวะมาแสดงเป็นงานศิลปะ เพื่อแสดงให้เห็นว่าส่ิงธรรมดาก็เป็น 

งานศิลปะได้ ทั้งนี้เพื่อเปิดเผยความเห็นว่าศิลปะไม่ต้องอ้างอิงเหตุผลอย่างตายตัว ศิลปะคือ  

การลื่นไหลอย่างไม่ยึดติด เหตุผลจึงกลายเป็นกับดักตามความเห็นของปรัชญาศิลปะ 

หลังสมัยใหม่ (กีรติ บุญเจือ, 2545 : 156 - 160)

ภาพที่ 2 ศิลปะลัทธิดาดา

ที่มา : Marcel Duchamp Fountain (1916 : 17) 

20 SuratthaniRajabhat Journal Vol. 5(2) (July – December 2018)
ปที่ 5 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2561)วารสารราชภัฏสุราษฎรธานี

hfghgfhgf

ภาพท่ี 2 ศิลปะลัทธิดาดา
ท่ีมา : Marcel Duchamp Fountain, 1916-17

ขอเสนอดังกลาวน้ี ตองการจะหาทางออก วาการตัดสินใจบนพ้ืนฐานของเหตุผล
สามารถทําใหเราเห็นความจริง เห็นความถูกตองไดหรือไม หรือเหตุผลเปนสิ่งท่ีขังความคิด
ไมใหเห็นสิ่งท่ีไมตองอางเหตุผล แลวการไมมีเหตุผลคืออะไร คําตอบคือการไมฝงความคิด
ตนเองไวกับเหตุผลหรือความเช่ือใดความเช่ือหน่ึง เพราะทุกอยางมีการเปลี่ยนแปลง
อยูเสมอ เหตุผลจึงกลายเปนสิ่งท่ีตองขามใหพน เพ่ือเขาถึงความจริงใหมากกวาเดิม
เพราะแทจริงแลว การอางอิงคือการหยุดน่ิงตามเหตุผล เปนการกําหนดจากตัวเราเทาน้ัน
และเปนการกําหนดเพ่ือจะหยุด หรือการกลับเขาสูความแนใจอะไรบางอยาง แตปรัชญา
ศิลปะในกระแสน้ีเห็นวา เหตุผลเปนสิ่งยึดถือไมได เพราะเปนการอางความชอบธรรม
ใหตนเองอยูเสมอ

นอกจากการปฏิเสธเหตุผลแลว การเสนอใหปฏิเสธเปาหมาย ซึ่งตองทําความ
เขาใจวามีลักษณะอยางไร หากยอนไปถึงแกนหลักของปรัชญาศิลปะหลังสมัยใหม
ท่ีปฏิเสธการมีอยูอยางแนนอนตายตัวของระบบกฎเกณฑท้ังหลาย แมแตระบบกฎเกณฑ
ของวิทยาศาสตร ท่ีเช่ือวาโลกเปนสิ่งท่ีเปนระบบ ยังถูกปรัชญาศิลปะกระแสนี้ปฏิเสธวา
วิทยาศาสตรเปนสิ่งปดก้ันความจริงท่ีอยูนอกระบบดังกลาว การปฏิเสธเปาหมาย จึงเปนไป



20
วารสารราชภัฏสุราษฎร์ธาน ี ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2561)

Suratthani Rajabhat Journal Vol. 5 (2) (July – December 2018)

	 ข้อเสนอดังกล่าวนี้ ต้องการจะหาทางออก ว่าการตัดสินใจบนพื้นฐานของเหตุผล 

สามารถท�ำให้เราเห็นความจริง เห็นความถูกต้องได้หรือไม่ หรือเหตุผลเป็นสิ่งที่ขังความคิด

ไม่ให้เห็นสิ่งที่ไม่ต้องอ้างเหตุผล แล้วการไม่มีเหตุผลคืออะไร ค�ำตอบคือ การไม่ฝังความคิด

ตนเองไว้กบัเหตผุลหรอืความเชือ่ใดความเชือ่หนึง่ เพราะทกุอย่างมกีารเปลีย่นแปลงอยูเ่สมอ 

เหตผุลจงึกลายเป็นสิง่ทีต้่องข้ามให้พ้น เพือ่เข้าถงึความจรงิให้มากกว่าเดมิ เพราะแท้จรงิแล้ว 

การอ้างองิคอื การหยดุนิง่ตามเหตผุล เป็นการก�ำหนดจากตวัเราเท่านัน้ และเป็นการก�ำหนด

เพื่อจะหยุด หรือการกลับเข้าสู่ความแน่ใจอะไรบางอย่าง แต่ปรัชญาศิลปะในกระแสนี ้

เห็นว่า เหตุผลเป็นสิ่งยึดถือไม่ได้ เพราะเป็นการอ้างความชอบธรรมให้ตนเองอยู่เสมอ

	 นอกจากการปฏเิสธเหตผุลแล้ว การเสนอให้ปฏเิสธเป้าหมาย ซึง่ต้องท�ำความเข้าใจ

ว่ามีลักษณะอย่างไร หากย้อนไปถึงแกนหลักของปรัชญาศิลปะหลังสมัยใหม่ที่ปฏิเสธ 

การมีอยู ่อย่างแน่นอนตายตัวของระบบกฎเกณฑ์ทั้งหลาย แม้แต่ระบบกฎเกณฑ์ของ

วิทยาศาสตร์ ที่เชื่อว่าโลกเป็นสิ่งท่ีเป็นระบบ ยังถูกปรัชญาศิลปะกระแสนี้ปฏิเสธว่า

วิทยาศาสตร์เป็นส่ิงปิดก้ันความจริงที่อยู่นอกระบบดังกล่าว การปฏิเสธเป้าหมาย จึงเป็น 

ไปในท�ำนองเดียวกัน เป้าหมายก็คือ จุดแข็งตัวของการไปถึง หมายความว่า เป้าหมาย 

เป็นความแน่นอนชนิดหน่ึง และเป็นการครอบง�ำสิ่งท่ีอยู่พ้นหรืออยู่นอกเป้าหมายนั้น  

ไม่ว่าเป้าหมายของปรัชญาศิลปะหรือเป้าหมายอื่นๆ เป็นการสร้างระบบขึ้นมาให้เกิด  

ความตายตัว และจ�ำกัดขอบเขตของความคิด ปรัชญาศิลปะในกระแสนี้เห็นว่า การมีอยู่ 

ของเป้าหมายเป็นไปในท�ำนองเดียวกับการยึดถือเหตุผล โดยไม่ได้ท�ำให้เราข้ามพ้นไปได้  

เป้าหมายจึงเป็นการจ�ำกัดขอบเขต ปรัชญาศิลปะในกระแสน้ีเห็นว่า ความจริงเป็นส่ิงที ่

ไม่มีขอบเขต ไม่ควรเป็นสิ่งที่ถูกระบุอย่างแน่นอนแล้วเป็นอย่างอื่นไม่ได้ เป้าหมายคือ 

ความผิดพลาดชนิดหนึ่ง หากต้องการจะมีเป้าหมายก็ต้องมีเป้าหมายว่าจะไม่มีเป้าหมาย

	 นอกจากนั้น เป้าหมายที่ก�ำหนดโดยมนุษย์ ย่อมมีความผิดพลาดไม่อย่างใด 

ก็อย่างหนึ่ง ไม่ว่ามีเจตนาหรือไม่ก็ตาม เป้าหมายจึงมีแนวโน้มของอ�ำนาจที่ซ่อนอยู ่

เบ้ืองหลังเสมอ เป้าหมายท่ีถูกก�ำหนดด้วยมนุษย์จึงเป็นส่ิงที่ไว้วางใจไม่ได้ ปรัชญา 

ในกระแสนี้จึงเสนอให้ร้ือถอน ให้ตั้งค�ำถาม ให้ยกเลิกระบบที่แน่นอน โดยเชื่อว่า  

ความถูกต้อง ความจริง เป็นสิ่งที่ไม่เป็นระบบ และไม่มีอะไรให้ไปถึงส่ิงที่เราต้องการ 

ไปให้ถึง คือสิ่งที่เราต้องการยึดติดอยู่กับสิ่งนั้น



21
ความคิดเชิงวิพากษ์ของปรัชญาศิลปะหลังสมัยใหม่กับปรัชญาศิลปะของพุทธทาสภิกขุฯ

วารสารราชภัฏสุราษฎร์ธานี

	 การแสดงออกทางศิลปะจึงเป็นงานท่ีจงใจออกนอกระบบความเชื่อเดิม และ 

ไม่หวังผลในการสร้างระบบใดๆ ขึ้นมา เช่น การสร้างประติมากรรมไม้หนีบผ้าให้สูง 

เท่าตึกหลายชั้น แสดงให้มีขนาดผิดไปจากธรรมชาติของวัตถุน้ันๆ เพื่อเป็นการยืนยันว่า 

เป้าหมายของศิลปะเป็นส่ิงท่ีไม่คงท่ี ไม่จ�ำเป็นต้องเสนออะไรที่ยิ่งใหญ่ ถ้าจะน�ำเสนอ 

ก็ต้องเสนอว่า ทุกสิ่งเป็นไปอย่างไม่มีเป้าหมาย ทุกสิ่งจึงไม่ใช่ส่ิงตายตัว (กีรติ บุญเจือ,  

2545 : 156)

	 การแสดงออกเช่นน้ี นัยทางสังคมเป็นการแสดงให้เห็นว่า เราควรตรวจสอบ 

เป้าหมายหรือความส�ำเรจ็ในการอยูร่่วมกนัทางสงัคม เพราะในเป้าหมายและความส�ำเร็จนัน้ 

อาจเต็มไปด้วยความล้มเหลวของอีกด้านหน่ึงท่ีไม่อยากให้รู ้ และมุ ่งให้ตรวจสอบ 

เป้าหมายว่า มีความถูกต้องหรือไม่ เช่น ถ้าการพัฒนาทางสังคม ต้องการเป้าหมาย 

ทางเศรษฐกิจ การมีเป้าหมายเช่นน้ีเป็นความส�ำเร็จของสังคมจริงหรือ ไม่แน่ว่าเป้าหมาย 

ดังกล่าว อาจผิดพลาดก็เป็นได้ การปฏิเสธเป้าหมายดังกล่าว เพราะเห็นว่าสิ่งนี้กลายเป็น 

กรงขังมากกว่าเป็นความส�ำเร็จ

	 ส่วนการเสนอว่า ไม่มีข้อสรุป การเสนอเช่นนี้มีนัยเดียวกันกับการปฏิเสธเหตุผล

และเป้าหมาย โดยเหน็ว่าข้อสรปุเป็นการจ�ำกดัขอบเขตของความคิด ความเหน็เมือ่มข้ีอสรปุ 

มนุษย์ก็เป็นแต่เพียงสิ่งท่ีต้องเดินตามเพื่อให้ถึงข้อสรุปนั้น ปรัชญาศิลปะ   ในกระแสนี้ 

เหน็ว่า ข้อสรปุเป็นการเสนอว่าโลกมคีวามถกูต้องอย่างตายตวั ซึง่ความจรงิแล้วการเหน็โลก

อย่างปลอดภัย ต้องไม่มีข้อสรุปใดๆ เพราะไม่มีอะไรหยุดนิ่งให้เราสรุปว่าเป็นอย่างนี้ 

แล้วเป็นอย่างอื่นไม่ได้

	 ศิลปะหลังสมัยใหม่ จึงสร้างขึ้นโดยไม่เสนอข้อสรุป แต่ต ้องการให้ผู ้ชม 

มคีวามคดิ ความเหน็ ผูช้มแต่ละคนจงึสามารถตีความตามความเหน็ของตนเอง ศิลปะจงึเป็น

สื่อของความคิด คุณค่าของศิลปะคือ การกระตุ้นให้เห็นการไม่มีข้อสรุป ไม่ยึดถืออะไร 

อย่างตายตัว ศิลปะจึงหมายถึงการเคลื่อนที่ของทุกสิ่ง ซึ่งไม่อาจคาดการณ์ได ้การจะสรุปว่า 

ปรัชญาศิลปะหลังสมัยใหม่น�ำเสนออะไร สรุปได้ว่าไม่ได้เสนอข้อสรุปหรือจุดจบใดๆ

	 ในการเสนอว่าศิลปะเป็นการแสดงให้เห็นการไม่ติดอยู่กับเหตุผล เป้าหมาย  

และข้อสรุปของปรัชญาศิลปะหลังสมัยใหม่ ส�ำหรับในทรรศนะทางปรัชญาศิลปะของ  

พุทธทาสภิกขุ มีทิศทางท่ีสอดคล้องกันเป็นอย่างมาก เพราะปรัชญาศิลปะของท่านเห็นว่า 



22
วารสารราชภัฏสุราษฎร์ธาน ี ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2561)

Suratthani Rajabhat Journal Vol. 5 (2) (July – December 2018)

ศิลปะคือธรรมะ การเห็นธรรมะคือการเห็นว่าเราไม่อาจยึดถือสิ่งใดๆ ได้ ทุกสิ่งเป็นไปตาม

กฎธรรมชาติ เป็นของที่มีอยู่เอง เป็นไปเอง เราเป็นเพียงสิ่งหนึ่งในความเป็นไปนั้น และ 

ถ้าจะเห็นความเป็นไปน้ีให้ชัดแจ้ง ก็ต้องเห็นว่าตัวตนของเรานั้นไม่มี และส่ิงทั้งหลาย 

ก็ไม่มีเช่นเดียวกัน การเห็นโลกเช่นนี้ เป็นการเห็นที่สามารถดับทุกข์ได้ การเห็นโลกแล้ว  

มีความเห็น ความคิด มีเหตุผลต่างๆ ถือว่ายังมีการยึดถืออย่างใดอย่างหนึ่งอยู ่เสมอ  

การเห็นว่าความจริงอยู่พ้นการติดอยู่กับเหตุผล เป็นข้อเสนอที่เข้ากันได้กับปรัชญาศิลปะ 

ของพุทธทาสภิกขุ เพราะงานศิลปะท่ีท่านยกย่อง คืองานที่ชี้ให้ผู้ชมเห็นว่าโลกนี้เป็น  

ความว่าง การมีอยู่ของสิ่งทั้งหลาย มีแค่ความเป็นไป เมื่อไม่ยึดถือเราก็ถึงความว่างได้ และ

ควรอยู่กับความว่างตลอดเวลา ไม่ใช่อยู่กับความมีไปเสียทุกอย่าง รวมทั้งการมีเหตุผล  

มีเป้าหมาย มีข้อสรุป ตามท่ีปรัชญาหลังสมัยใหม่เห็นว่าเป็นสิ่งที่ไม่ควรยึดถือให้กลายเป็น 

กรงขัง และปิดบังไม่ให้เห็นสิ่งที่มีอยู่นอกขอบเขตดังกล่าว

	 การเสนอให้พิจารณาว่า ไม่ควรติดอยู่กับเหตุผล ในทรรศนะของพุทธทาสภิกขุ  

ท่านไม่ได้ปฏิเสธว่าเหตุผลไม่มี เพราะทุกอย่างมีเหตุของความเป็นไปเสมอ แต่ท่านเห็นว่า 

ความเป็นไปของเหตุผล ไม่ได้มีไว้เพ่ือให้เรายึดติดอยู่กับเหตุผลนั้น เราเพียงเห็นแล้วต้อง 

ข้ามผ่านไป เช่น เรื่องอริยสัจ 4 เรื่องอิทัปปัจจยตา ถือว่าเป็นการกล่าวว่าทุกอย่างเป็นไป

ตามเหตุนัน้ๆ อย่างมอิาจหลกีเลีย่ง อย่างความทกุข์ย่อมเกดิจากตณัหา การดบัทกุข์เกดิจาก 

การดบัลงของตณัหา หรือกฎอทิปัปัจจยตาทีแ่สดงให้เหน็ว่า ทกุขณะมกีารกระท�ำต่อกนัเสมอ 

โลกจึงไม่มีอะไร ไม่มีสิ่งต่างๆ มีแต่ความเป็นไปที่ไม่อาจหยุดยั้งได้ แต่การสอนเรื่องเหตุและ

ปัจจัยทีม่อียูต่ลอดเวลา เป็นการสอนไปสูก่ารหมดเหตหุมดปัจจยั หรอืการหมดเหตผุลนัน่เอง 

คอื การเหน็เหตผุล เพือ่จะไปให้พ้นจากเหตผุล การจะเข้าถงึอรยิสจั 4  และ กฎอิทปัปัจจยตา  

จงึต้องทิง้การตดิอยูก่บักฎดงักล่าวด้วย การเหน็โลกเช่นนี ้ท่านเรยีกว่าเหน็ศิลปะ เหน็ธรรมะ  

เห็นความว่าง (พุทธทาสภิกขุ, 2556 : 47 - 53)

	 ส่วนการเสนอให้ปฏิเสธเป้าหมายและข้อสรุป ก็เป็นไปในท�ำนองเดียวกัน  

หากเรามีเป้าหมายว่าจะถึงความหลุดพ้น ท�ำอย่างไรเราก็ถึงความหลุดพ้นไม่ได้ เพราะ 

การถึงความหลุดพ้นหรือนิพพานจะถึงได้ก็ต่อเมื่อเราไม่มีเป้าหมายว่าจะถึงส่ิงน้ัน  

การก�ำหนดให้เป้าหมายของความหลุดพ้นมีอาการอย่างน้ันอย่างนี้ถือเป็นการเข้าใจผิด  

เพราะการเข้าถึงความหลุดพ้น คือการท้ิงเป้าหมายว่าเราจะต้องไปถึงอะไรสักอย่าง  



23
ความคิดเชิงวิพากษ์ของปรัชญาศิลปะหลังสมัยใหม่กับปรัชญาศิลปะของพุทธทาสภิกขุฯ

วารสารราชภัฏสุราษฎร์ธานี

ข้อสรุปก็เช่นเดียวกัน ความจริงของโลกอยู่นอกเหนือข้อสรุปว่าเป็นอย่างไร ข้อสรุปคือ 

สิ่งที่มนุษย์สร้างขึ้นเอง และจมอยู่ในความเห็นน้ัน สิ่งที่พุทธทาสภิกขุเรียกว่า เห็นศิลปะ  

คือการเห็นว่า เราไม่ควรติดข้องกับข้อสรุป หรือความเห็นที่ปักใจยึดติดกับสิ่งนั้นๆ

	 ตามความเห็นของพุทธทาสภิกขุ สิ่งท่ีเรียกว่าศิลปะ เป็นส่ิงท่ีมีอยู ่ในทุกที ่ 

ทุกเวลา คือทุกอย่างท่ีเป็นไปท้ังวัตถุและจิต หมายความว่า ธรรมะคือความเป็นไป 

ของทุกสิ่ง การเข้าใจความเป็นไปของทุกสิ่ง เท่ากับเป็นการเห็นศิลปะ ศิลปะจึงมีอยู่ใน 

โต๊ะ เก้าอี้ หนังสือ ต้นไม้ สิ่งก่อสร้าง และในความคิด การเห็นศิลปะ จึงหมายถึงการเห็นว่า 

ทุกสิ่งเป็นแต่เพียง การแสดงตัวของกฎอนัตตาเท่านั้น ส่ิงที่มีอยู่จึงเท่ากับไม่มี แต่มันไม่ได้

หายไปไหน เพียงแต่เราเห็นว่า เป็นสิ่งท่ีต้องเป็นไปตามกฎอนัตตา เราจึงไม่อาจระบุได้ว่า 

ที่เห็นอยู่คืออะไร หากใช้เหตุผล เราก็ติดอยู่กับเหตุผลนั้น ทุกอย่างจึงเป็นสิ่งที่เป็นไปตาม

เหตุผล ที่ระบุว่ามันแตกต่างกันอย่างไร และอย่างน้อยก็มีเราเป็นผู้ให้เหตุผลมีการลงตัว 

พอดีของเหตุผล การมีเป้าหมาย ข้อสรุปก็เช่นเดียวกัน ด้วยเหตุนี้ในกฎอนัตตา ตถตา  

อิทัปปัจจยตา จึงไม่มีอะไรให้ไปถึง การปรากฏตัวของศิลปะ คือการไม่ปรากฏอะไร 

ให้ยึดถือ เรากับศิลปะจึงอยู่ใกล้ชิดกันตลอดเวลา แตกต่างกันแต่เพียงว่า ศิลปะที่มีเหตุผล  

มีความคิด มีเป้าหมาย มีข้อสรุป เป็นการหยุดความเคลื่อนไหวไว้ตามใจของตนเองเท่านั้น 

การสร้างกรอบดงักล่าว คอืสิง่ทีป่รชัญาศลิปะหลงัสมยัใหม่และปรชัญาศิลปะของพทุธทาสภกิข ุ

เห็นว่าไม่มีความจ�ำเป็น ทุกอย่างควรอยู่นอกกรงขังของความเห็นทั้งของเราและผู้อื่น

การเข้าถึงศิลปะต้องอาศัยการตีความ

	 ปรัชญาศิลปะหลังสมัยใหม่และปรัชญาศิลปะของพุทธทาสภิกขุเห็นตรงกันว่า  

การท�ำความเข้าใจกับความจริงให้ถึงที่สุด จ�ำเป็นต้องใช้การตีความในการท�ำความเข้าใจ 

กับเรื่องนั้นๆ การตีความหมายถึงการใคร่ครวญ ค้นหาส่ิงที่ไม่ปรากฏให้เห็นตรงๆ  

ลักษณะเช่นนี้แสดงให้เห็นว่า มนุษย์ต้องพิจารณาความหมายที่ซ่อนอยู่ในทุกส่ิง เพราะ 

ความจริงเป็นสิ่งที่ได้จากการท�ำความเข้าใจอย่างแยบคายและมักเป็นนามธรรมเสมอ

	 การกล่าวถึงการตีความดังกล่าว เรื่องที่พิจารณากันมากในแง ่มุมน้ี คือ 

การตั้งค�ำถามว่า การสื่อสารผ่านภาษาท�ำให้มนุษย์เข้าใจความจริงหรือไม่ ทั้งนี้เพราะ 



24
วารสารราชภัฏสุราษฎร์ธาน ี ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2561)

Suratthani Rajabhat Journal Vol. 5 (2) (July – December 2018)

ความรู้ของมนุษย์จ�ำเป็นต้องมีการสื่อสารผ่านภาษา เมื่อมีการสงสัยว่าภาษาสามารถ 

สื่อสารความจริงได้หรือไม่ ค�ำตอบในกระแสปรัชญาหลังสมัยใหม่เห็นว่า ภาษาไม่อาจ 

สื่อสารความจริงได ้ ผู ้อ ่านจึงต ้องตีความเอาเองว ่าหมายถึงอะไร ลักษณะเช่นนี้  

เป็นอย่างเดียวกับการพูดหรือเขียนท่ีใช้อยู่ในชีวิตประจ�ำวัน การสื่อสารด้วยภาษายังท�ำให้

เราเข้าใจเรื่องนั้นๆ ไม่ตรงกัน นอกจากภาษาในชีวิตประจ�ำวันที่ต้องตีความหรือใคร่ครวญ

ให้เห็นความหมายที่ถูกต้องแล้ว ภาษาท่ีปรากฏอยู ่ในการตรากฎหมายก็ต้องตีความ  

เพื่อให้เห็นเจตนารมณ์ของกฎหมายนั้นๆ เช่นกัน (กีรติ บุญเจือ, 2545 : 28 - 54)

	 การพิจารณาเร่ืองภาษาน้ี ในแง่ของศาสนาก็มีปัญหาต่อการท�ำความเข้าใจกับ 

ค�ำสอนทางศาสนาเช่นกัน โดยในค�ำสอนเดียวกันผู้อ่านแต่ละคนย่อมเข้าใจความหมาย 

ที่แตกต่างกัน การตีความค�ำเดียวกันแต่เข้าใจความหมายแตกต่างกันพบได้มากมาย 

จากการท�ำความเข้าใจทางศาสนา ข้อถกเถียงเรื่องค�ำสอนในศาสนากลายเป็นสิ่งส�ำคัญ 

อย่างยิ่งต่อการท�ำความเข้าใจว่าศาสนาสอนว่าอย่างไร ในพุทธศาสนาเองก็มีไม่น้อย 

ที่ยังมีความเห็นเรื่องค�ำสอนที่ไม่ตรงกัน (พุทธทาสภิกขุ, 2537 : 184)

	 เรื่องของการตีความนี้ นักปรัชญาหลังสมัยใหม่ได้กล่าวถึงอย่างกว้างขวาง เพราะ

การตีความจะช่วยให้เราเข้าใจสิ่งที่อยู ่นอกเหนือมาตรฐานอย่างตายตัวที่อ ้างอิงกับ 

ระบบวิทยาศาสตร์ การตีความ (Hermeneutics) คือวิชาที่ว่าด้วยการตีความหมาย วิธีการ 

และกฎเกณฑ์ต่างๆ ในการตีความ มีรากศัพท์มาจากภาษาละติน (Hermeneutica)  

แปลว่า ค�ำพยากรณ์ของผู้เข้าถึงสิ่งเหนือธรรมดา (กีรติ บุญเจือ, 2546ก : 1 - 8) การตีความ

เริ่มใช้กับการตีความไบเบิล โดยฟริดริช ชลายเออร์มาเคอร์ (Fniedrich Schieiemacher, 

1768 - 1834) ชี้ให้เห็นว่าคีมภีร์ไบเบิลไม่เป็นระบบ เพราะมีผู ้เรียบเรียงหลายคน  

โดยไม่ท�ำความเข้าใจและตกลงกันจึงไม่น่าเช่ือถือ ชลายเออร์มาเคอร์ จึงพยายามปกป้อง 

โดยให้ความส�ำคัญกับการศึกษาบริบทของผู้แต่งแต่ละเล่มและแยกการตีความเจตนา 

ของผู้แต่งออกเป็น 2 ระดับ คือระดับไวยากรณ์ คือการตีความหมายตามตัวอักษรและ 

ระดับจิตวิทยา คือเดาใจผู้แต่งจากการเรียนรู้บริบทเบื้องหลัง ต่อมาวิลเฮล์ม ดิสเฮย์  

(Wilhelm Dilthec, 1833 - 1911) เห็นว่าการตีความภาษาเพ่ือให้เข้าใจความหมาย 

ไม่ควรพอใจแค่เจตนาของผู ้แต่ง แต่ต้องเน้นความหมายที่ครอบคลุมบริบททั้งหมด 

ของแต่ละคน ซึ่งมีลักษณะเฉพาะตัว มาร์ทิน ฮายเดกเกอร์ (Martin Heidegger,  



25
ความคิดเชิงวิพากษ์ของปรัชญาศิลปะหลังสมัยใหม่กับปรัชญาศิลปะของพุทธทาสภิกขุฯ

วารสารราชภัฏสุราษฎร์ธานี

1884 - 1976) เห็นว่าการตีความคือการหยั่งรู้ โดยการวางใจเป็นกลาง และความจริงที่มีอยู่ 

ไม่เคยอยู่ในภาวะบริสุทธิ์ แต่เป็นหน่วยเดียวกันกับบริบทที่เรียกว่าความจริงสัมพัทธ์  

ลุควิก วิทเกินชทายน์ (Ludwig Wittgenstein, 1889 - 1951) เป็นผู้ค้นพบทฤษฎี 

เกมภาษา หมายความว่าการใช้ภาษาของเราแต่ละครั้งเป็นเกมๆ หน่ึง ซึ่งมีกติกาเฉพาะ 

ของแต่ละเกม อันเป็นที่รับรู้ส�ำหรับผู้ร่วมเกม ภาษาจึงไม่มีความหมายที่ตายตัว การตีความ

ภาษาจึงเป็นกติกาทางสังคมที่ไม่มีกฎเกณฑ์ตายตัว (กีรติ บุญเจือ, 2546ก :   66 - 67)  

เจอร์เก้น ฮาเบอร์มาส (Joergen Habermas, 1929 - ปัจจุบัน) ซึ่งเน้นทฤษฎีการวิพากษ์ 

เห็นว่าภาษาเป็นเรื่องของการตีความ การตีความจึงเป็นการท�ำความเข้าใจ ทั้งในระดับ 

ปัจเจกชนและระดับสังคม เพื่อเป็นการสร้างสรรค์ความเข้าใจซึ่งกันและกัน (สุภางค์  

จันทวานิช, 2551 : 198 - 201)

	 เมื่อนักปรัชญาหลังสมัยใหม่เห็นว่าภาษาไม่อาจสื่อสารความจริงได้ท้ังหมด  

จึงให้ความเห็นว่า การท่ีมนุษย์จะท�ำความเข้าใจกับส่ิงทั้งหลาย ต้องท�ำการตีความ 

อีกครั้งหนึ่ง โดยอาศัยบริบท หมายถึงเหตุผลท่ีเกี่ยวข้องเป็นสิ่งที่ช่วยให้เข้าใจความหมาย

ที่แท้จริงมากขึ้น ด้วยเหตุดังกล่าว นักปรัชญาหลังสมัยใหม่จึงอธิบายว่า “ภาษาเป็นเกม 

ที่ใช้ได้เฉพาะเรื่องหน่ึงๆ เท่าน้ัน” ภาษาจึงเป็นเรื่องเฉพาะในบริบทหนึ่งๆ ที่มนุษย ์

จัดระบบความเข้าใจให้เป็นไปตามกติกาที่ตกลงกันไว้ผู ้ที่เล่นอยู่ในเกมนั้นต้องรู ้กติกา 

เป็นอย่างดี เช่น ถ้าไม่ได้อยู่ในบริบทน้ัน ก็ไม่เข้าใจภาษาที่ใช้สื่อสารต่อกัน การตีความ 

จึงเป็นเรื่องเฉพาะบริบท

	 การตีความแม้จะเริ่มสงสัยจากการใช้ภาษา แต่ความคิดน้ีได้กลายเป็นหลัก 

ของการท�ำความเข้าใจเรื่องอื่นๆ ทางสังคมด้วย ซึ่งเดิมทีปรัชญาหลังสมัยใหม่เห็นว่า 

การท�ำความเข้าใจกับความจริงของโลกต้องท�ำการรื้อถอนความเชื่อที่ตายตัวท้ังหลาย 

หรือร้ือถอนหลักค�้ำประกันความเป็นระบบกฎเกณฑ์ทางวิทยาศาสตร์ เพราะเห็นว่าโลก 

หรือความจริง คือความไม่แน่นอน ไม่เป็นระบบ คาดการณ์ไม่ได้ ลักษณะการท�ำความเข้าใจ

ที่ต้องตีความ จึงสอดคล้องกันพอดีกับความต้องการที่จะรื้อถอนระบบต่างๆ โดยเฉพาะ

โครงสร้างทางสังคม ดังนั้น โครงสร้างทางสังคมที่ก�ำหนดให้สถาบันต่างๆ รับผิดชอบ 

ตามบทบาทหน้าที่อย่างตายตัว เช่น มหาวิทยาลัยมีหน้าที่ให้ความรู ้ ศาลมีหน้าที ่

ให้ความยุติธรรม สิ่งที่เป็นระบบแน่นอนเหล่านี้ จึงถูกตีความว่าเป็นระบบปิดท่ียาก 



26
วารสารราชภัฏสุราษฎร์ธาน ี ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2561)

Suratthani Rajabhat Journal Vol. 5 (2) (July – December 2018)

แก่การตรวจสอบ จึงมีปัญหาในตัวเอง การมีอยู่ตามหน้าที่รับผิดชอบเช่นนี้ มีเบื้องหลัง 

บางอย่างอยู ่ทั้งส้ิน แสดงว่าเราจะปลงใจเชื่อในระบบน้ันๆ อย่างตรงไปตรงมาไม่ได ้ 

การท�ำความเข้าใจกับความจริงที่อยู่เบื้องหลังความแข็งแกร่ง มั่นคง ของสถาบันทางสังคม

เหล่านั้นคือ การท�ำความเข้าใจกับความจริงที่มองไม่เห็น เพราะความจริงนั้นเราจะเห็น 

ตรงๆ ตามการปรากฏอยู่ของสถาบันเหล่านั้นไม่ได้ การตีความจึงต้องใช้การใคร่ครวญ  

การพิจาณาบริบทเพื่อช่วยในการท�ำความเข้าใจ แม้แต่พฤติกรรมของบุคคล พฤติกรรม 

ทางสังคมก็ต้องอาศัยการท�ำความเข้าใจด้วยการตีความเช่นเดียวกัน

	 เมื่อการตีความแสดงให้เห็นว่า แค่การเห็นหรือการอ่านผ่านภาษา ไม่อาจท�ำให้ 

เราเข้าใจความจริงได้ จึงต้องท�ำความเข้าใจสิ่งที่อยู่นอกการส่ือสารน้ัน ในทรรศนะของ  

นักปรัชญาศิลปะหลังสมัยใหม่ ศิลปะต้องท�ำหน้าท่ีแสดงให้เห็นว่า โลกไม่ได้เป็นระบบ 

กฎเกณฑ์ตามที่วิทยาศาสตร์เชื่อ การแสดงออกทางศิลปะจึงเป็นการสื่อสารความจริง 

ที่ไม่เป็นระบบไม่มีมาตรฐานสากลของศิลปะ ศิลปะจึงเป็นส่ิงที่ขึ้นอยู่กับความเห็นของ 

ศิลปินในลักษณะปัจเจกบุคคล ที่จะตีความหรือท�ำความเข้าใจกับความเป็นไปของโลก 

ด้วยตัวเอง เราจึงไม่ค่อยพบศิลปะในกระแสนี้ท�ำการลอกแบบหรือเลียนแบบวัตถุตรงหน้า

อย่างตรงไปตรงมา ส่วนใหญ่เป็นการให้ความเห็นเฉพาะตัว และยังมีการแสดงออก 

ในเชิงของการต่อต้าน คัดค้าน กับคติความเชื่อเดิมทางศิลปะ ซึ่งมีการก�ำหนดมาตรฐานไว้ 

อย่างตายตัว เช่น ท�ำประติมากรรมให้ตรงกันข้ามกับขนาดจริงของวัตถุ โดยท�ำเป็น 

รูปไม้หนีบผ้าขนาดใหญ่เท่ากับตึกหลายชั้น หรือน�ำเอาสิ่งที่แต่เดิมไม่ได้จัดประเภทว่า 

เป็นงานศลิปะ แต่กลบัน�ำเสนอว่า สิง่ของเครือ่งใช้ในชวีติประจ�ำวนักถ็อืเป็นผลงานศลิปะได้ 

หรือเห็นว่าสิ่งที่เรียกว่า เป็นศิลปะ ไม่จ�ำเป็นต้องมีเหตุผลที่ยิ่งใหญ่ ไม่จ�ำเป็นต้อง 

กลายเป็นฐานของการอ้างอิงความถูกต้องท้ังหลายของศิลปะ ปรัชญาศิลปะในท�ำนองนี้ 

จึงเน้นไปที่เสรีภาพ ความหลากหลาย โดยเห็นว่าความไม่ตายตัว เป็นพัฒนาการทางศิลปะ

ที่แสดงความจริงของโลกได้อย่างถูกต้อง ความไม่แน่นอน และการไม่เป็นระบบดังกล่าว  

จะท�ำให้การมีชีวิตของมนุษย์มีความเท่าเทียมกัน (กีรติ บุญเจือ, 2545 : 156)

	 การตีความปรัชญาศิลปะและงานศิลปะหลังสมัยใหม่ จึงต้องเป็นไปในท�ำนองนี ้

โดยต้องท�ำความเข้าใจกับบริบทประกอบการตีความดังกล่าว เพราะในสภาพแวดล้อมของ

การพัฒนาที่มีการก�ำหนดมาตรฐาน ความถูกต้อง การรวมศูนย์อ�ำนาจ เป็นบริบทที่ช่วยให้



27
ความคิดเชิงวิพากษ์ของปรัชญาศิลปะหลังสมัยใหม่กับปรัชญาศิลปะของพุทธทาสภิกขุฯ

วารสารราชภัฏสุราษฎร์ธานี

เราเห็นความหมายของสิ่งที่ซ่อนอยู่ในผลงานศิลปะหลังสมัยใหม่ได้ง่ายขึ้น การปรากฏตัว

ของศิลปะหลังสมัยใหม่ จึงเป็นสัญลักษณ์ของการเสนอให้ท�ำความเข้าใจต่อศิลปะและ 

ความจริงของโลกเสียใหม่ เพื่อทุกคนอยู่ร่วมกันอย่างเห็นอกเห็นใจ การเห็นว่าโลกคือ 

ความไม่แน่นอน คือสิ่งท่ีซ่อนอยู่ในงานศิลปะ และเป็นเป้าหมายเพื่อตีความไปให้ถึงส่ิงน้ี  

การตีความดังกล่าวคือ การเปลี่ยนโลกแห่งศิลปะให้มีความหมายเดียวกับ การมีอยู่ของ 

ความไม่แน่นอน ไม่เป็นระบบ

	 เรื่องของการตีความเพื่อให้เห็นสิ่งที่อยู่เบื้องหลังของงานศิลปะ อาจไม่ใช่ของใหม่

เสียทีเดียว เดิมทีการดูงานศิลปะ ผู้ชมก็ต้องอาศัยบริบทในการใคร่ครวญเข้าประกอบ 

การท�ำความเข้าใจอยูเ่สมอ เพราะในภาษาภาพดงักล่าว มคีวามหมายปรากฏอยู ่และรอผูช้ม 

ท�ำความเข้าใจกับความหมายนั้น งานศิลปะจึงเป็นสิ่งที่ต้องการการตีความโดยตรง  

แต่อย่างไรก็ตาม ปรัชญาศิลปะหลังสมัยใหม่เห็นว่า แม้ผู ้ชมต้องอาศัยการตีความ 

ตามบริบท แต่เป็นการตีความที่มีกรอบ มีระบบ มีกฎเกณฑ์ที่แน่นอน การตีความเป็นเพียง

การเดินตามเส้นทางที่ก�ำหนดไว้แล้ว ไม่อาจมีความเห็นเป็นของตนเองได้   ผู้สร้างสรรค ์

และผู้ชมจึงไม่มีอิสระท่ีจะเห็นด้วยความคิดของตนเอง ซึ่งการเกิดขึ้นของศิลปะต้องอ้างอิง

ความยิ่งใหญ่ของเรื่องราว อุดมการณ์ ค่านิยม ท่ีมีอิทธิพลต่อการมีชีวิตในแง่มุมใด 

แง่มุมหนึ่ง ศิลปะจึงเป็นการเดินตามต�ำนานของความเชื่อเสียมากกว่า ซึ่งปรัชญาศิลปะ 

หลังสมัยใหม่เห็นว่า แม้แต่การตีความยังถูกครอบง�ำ  จึงเสนอท่าทีของการตีความเสียใหม ่

คือตีความเพื่อมีจุดหมายอยู ่ที่การแสดงให้เห็นว่า การท�ำเช่นน้ันเป็นการครอบง�ำ 

ความเห็นอื่นๆ ศิลปะจึงไม่มีความหมายต่อการมีชีวิตอย่างแท้จริง เพราะชีวิตต้องเป็น 

อิสระจากการครอบง�ำทั้งปวง 

	 ความหมายของการตีความของปรัชญาศิลปะหลังสมัยใหม่ คือการตีความให้เห็น

เบื้องหลังว่า โลกไม่เป็นระบบ ไม่แน่นอน ไร้ระเบียบ ซ่ึงเป็นการเสนอให้เห็นโลก 

อย่างตรงกันข้ามกับปรัชญาศิลปะแบบเดิม ที่เห็นว่าโลกเป็นระบบตายตัวแบบวิทยาศาสตร์ 

ปรัชญาศิลปะหลังสมัยใหม่จึงเป็นการตีความเพื่อไม่ให้อะไรติดค้าง การเห็นศิลปะ คือ 

การเห็นว่า ทุกอย่างเป็นไปได้ ไม่มีการสังกัดลัทธิทางศิลปะ ศิลปะเกิดขึ้นได้จากทุกสิ่ง  

จงึเป็นการเปิดกว้างให้สิง่ต่างๆ มส่ีวนร่วมในการแสดงตวัทางศลิปะ ศลิปะในกระแสนีจ้งึเป็น 

การหาสาระจากความไม่แน่นอนของโลก ว่าเราจะอยู่ร่วมกับความไม่แน่นอนนี้อย่างไร  



28
วารสารราชภัฏสุราษฎร์ธาน ี ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2561)

Suratthani Rajabhat Journal Vol. 5 (2) (July – December 2018)

ค�ำตอบที่สามารถตีความได้จากงานศิลปะ คือทุกสิ่งมีความเท่าเทียมกันในฐานะตกอยู่ 

ในอ�ำนาจของความไม่แน่นอน การไม่ยึดถืออะไรอย่างตายตัว จึงท�ำให้เราปรับตัว 

เข้ากันได้ดีกว่าเดิม การตีความเพื่อให้เห็นความหมายที่มองไม่เห็น จึงเป็นการตีความ 

เพือ่ให้มนษุย์เหน็โลกตรงกนัข้ามกบัความแน่นอน การแสดงออกในภาพกว้างของงานศลิปะ

หลังสมัยใหม่จึงเป็นไปในท�ำนองน้ี โดยเห็นว่าการครอบง�ำไม่ว ่าสร้างขึ้นเอง หรือ 

ถูกครอบง�ำโดยอ�ำนาจอื่น เป็นสิ่งที่ไม่เป็นผลดีต่อการท�ำความเข้าใจกับความจริง  

ของโลก การมีชีวิตจึงเป็นอัตวิสัยท่ีสามารถเลือกท�ำความเข้าใจหรือตีความเอาเองได ้ 

การตีความแต่ละเรื่องก็ตั้งอยู่บนบริบทที่ไม่เหมือนกัน มนุษย์จึงเห็นต่างกันได้       

	 เรื่องของการตีความน้ี ปรัชญาศิลปะของพุทธทาสภิกขุเห็นไปในทางเดียว 

กับปรัชญาศิลปะหลังสมัยใหม่ โดยเห็นว่าความจริงย่อมปรากฏอยู่นอกการเห็นด้วยตา  

ในลักษณะประจักษ์นิยมหรือการสื่อสารด้วยภาษา ท่านเห็นว่าความจริงของโลก  

ต้องเห็นด้วยความคิด การใคร่ครวญ หรือเรียกว่าการภาวนา การภาวนาดังกล่าว คือ 

การคิดพิจารณา จนเห็นว่าความคิดท่ีติดอยู่ในความเห็นอย่างใดอย่างหนึ่ง ย่อมท�ำให้ 

เราเห็นความจริงไม่ได้ เพราะความจริงเป็นสิ่งที่อยู ่พ้นความคิด แม้โลกจะมีสิ่งต่างๆ  

มากมาย แต่เราไม่จ�ำเป็นต้องใช้ความคิด ความเห็น ไปแยกแยะจนเกิดเป็นระบบกฎเกณฑ์  

การมอียูข่องส่ิงทัง้หลายเป็นไปตามการมีอยูข่องเหตผุล การเข้าใจพทุธศาสนาเป็นการเข้าใจ

สิ่งที่อยู่พ้นเหตุผล การติดอยู่ในเหตุผลคือการอ้างอิงความคิด ความเห็นบางอย่างอยู่เสมอ 

การเข้าใจจุดสูงสุดของพุทธศาสนา คือการตีความในทุกๆ ปรากฏการณ์ให้เห็นสิ่งที่อยู่พ้น

การยึดถือของระบบความคิดต่างๆ ความพ้นทุกข์จะเกิดขึ้นได้ก็ต้องเห็นโลกเป็นอย่างที่ว่านี้

	 ด้วยเหตดุงักล่าว การปรากฏแนวคดิของปรชัญาศลิปะของพทุธทาสภกิข ุเป็นการ 

ปรากฏพร้อมกบัการเหน็ธรรมะ คอืเหน็ว่าโลกคือความเป็นไปอย่างนัน้ แม้เราจะเกดิหรอืไม่กต็าม  

ความหมายของการมีอยู่ หรือการเป็นไปเองของธรรมะ ท่านเห็นว่าส่ิงที่เรียกว่า ธรรมะ  

หากเราเห็นส่ิงนี้อย่างไม่ยึดถือใดๆ เท่ากับว่าเราเห็นนิพพาน ซึ่งมีอยู่อย่างไม่มีจุดเริ่มต้น  

ไม่มีที่สิ้นสุด ท่านอ้างค�ำสอนของพระพุทธเจ้าที่ทรงตรัสว่า แม้เราจะเกิดขึ้นหรือไม่ก็ตาม  

สิ่งนั้นมีอยู่แล้ว มีอยู่เอง อย่างไม่มีจุดเริ่มต้น และไม่สิ้นสุด แล้วอะไรที่เรียกว่าเป็นส่ิงที่มี 

อยู่เองอย่างไม่สิ้นสุด การมีอยู่ดังกล่าวคือ การมีอยู่ของสิ่งทั้งหลายที่มีเหตุผลในตัวเอง  

หากเราจะเข้าถึงความไม่สิ้นสุดนั้น ก็ต้องเห็นสิ่งเหล่านั้นว่าเป็นสิ่งที่ต้องเป็นไปอย่างนั้น  



29
ความคิดเชิงวิพากษ์ของปรัชญาศิลปะหลังสมัยใหม่กับปรัชญาศิลปะของพุทธทาสภิกขุฯ

วารสารราชภัฏสุราษฎร์ธานี

ภาวะเช่นนี้จึงเรียกว่าเห็นธรรมะ เห็นนิพพาน สิ่งท่ีเรียกว่าปรัชญาศิลปะจึงเกิดขึ้นได ้

จากการเห็นโลกอย่างที่ว่านี้ (พุทธทาสภิกขุ, 2537 : 62)

	 ลองสังเกตว่าการเห็นธรรมะ เห็นศิลปะ เห็นนิพพาน ไม่ใช่การเห็นตามธรรมดา 

แต่เป็นการเห็นด้วยความคิด การใคร่ครวญ เพื่อให้เห็นสิ่งที่มีอยู ่เอง มีอยู ่ตลอดไป  

ซึ่งในชีวิตประจ�ำวันเราไม่เคยเห็นโลกเป็นอย่างท่ีว่านี้ แต่เราเห็นว่าโลกมีวัตถุ มีจิต  

มีความแตกต่างหลากหลาย การเห็นอย่างนี้เรียกว่ายังไม่ได้ตีความ เพราะการตีความคือ 

การเหน็สิง่ทีซ่่อนอยูใ่นวตัถ ุความคดิ และปรากฏการณ์ ด้วยเหตนุีแ้สดงว่าการเหน็ความจรงิ

ย่อมอยู่นอกการเห็นว่าโลกมีสิ่งต่างๆ อยู่มากมาย แม้ท่านจะไม่ปฏิเสธการเห็นแบบท่ัวไป  

ว่าสิ่งท้ังหลายมีอยู่ตามเหตุผลนั้น แต่ท่านก็ปฏิเสธว่าการมีอยู่ของสิ่งเหล่านั้น แท้จริงแล้ว

เป็นการปรากฏตัวของกฎอนัตตาเท่าน้ัน คนส่วนใหญ่เห็นแต่อัตตา หมายถึงการมีตัวตน 

ของสิ่งทั้งหลาย แต่มองไม่เห็นอนัตตาจากสิ่งเหล่าน้ัน ท่านจึงเห็นว่าแม้มีสิ่งทั้งหลาย  

กเ็ท่ากบัไม่มี เพราะเป็นแต่เพยีงการเคล่ือนไหว และสิง่เหล่านัน้จะกลบัไปสูก่ารไม่เคลือ่นไหว 

สิ่งที่มีอยู่ทุกชนิดจะมีลักษณะเป็นเช่นนี้ แม้แต่กระดาษหน้าที่ก�ำลังอ่านอยู่นี้ ย่อมมีลักษณะ

ของอนตัตาอยูใ่นตวั เพราะมนัไม่สามารถคงรปู และมอียูอ่ย่างโดดเดีย่วได้ กระดาษแสดงถงึ

กฎความสัมพันธ์ของสิ่งท่ีไม่ใช่กระดาษ แม้แต่การเข้าใจความจริงของกระดาษแผ่นนี้ว่า 

เป็นอนตัตาได้อย่างไร ต้องใช้การใคร่ครวญให้เหน็สิง่ทีก่ระดาษแผ่นนีไ้ม่ได้แสดงส่ิงทีเ่รยีกว่า 

อนัตตา จึงไม่มีรูปให้เราเห็น แต่เราต้องตีความเอาเอง อนัตตาจึงเป็นสิ่งที่มีอยู ่อย่าง 

ไม่มจีดุเริม่ต้นและสิน้สดุเช่นเดยีวกนั  หากการบรรยายมานีท้�ำให้เราเหน็อนตัตาในกระดาษ

แผ่นนี้ได้ เท่ากับเห็นธรรมะเห็นศิลปะ การเข้าใจปรัชญาศิลปะของท่านจึงต้องอาศัย 

การตีความดังกล่าว 

	 แม้กระทั่งการชมงานศิลปะที่ท่านน�ำมาแสดงไว้ในโรงมหรสพทางวิญญาณ  

สวนโมกขพลาราม การเข้าใจผลงานศิลปะดังกล่าว ต้องอาศัยการตีความแบบเดียว 

กับการตีความปรากฏการณ์ที่เราเห็นว่ามีสิ่งต่างๆ อยู่มากมาย ซึ่งการตีความให้เห็นอนัตตา

ของท่าน ท�ำให้ทุกปรากฏการณ์เหลือเพียงสิ่งเดียว คือเห็นว่าทุกสิ่งเป็นอนัตตา ไม่มีตัวตน

ของปรากฏการณ์นั้น เพราะเราไม่อาจบังคับให้สิ่งเหล่านั้นเป็นไปตามความปรารถนา  

ของเราได้ ทุกสิ่งมีหน้าที่เป็นไปตามกฎเท่านั้น การเห็นปรัชญาศิลปะ คือการเห็นว่า  

ไม่สามารถเปลีย่นแปลงหน้าทีข่องธรรมะได้ การเหน็ศลิปะจงึเป็นสิง่เดยีวกบัการเหน็ธรรมะ 



30
วารสารราชภัฏสุราษฎร์ธาน ี ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2561)

Suratthani Rajabhat Journal Vol. 5 (2) (July – December 2018)

โดยเห็นอย่างไม่ติดยึดว่าอะไรมีอยู่หรือไม่มีอยู่ การตีความในความหมายนี้ จึงหมายถึง 
การท�ำความเข้าใจกับการเห็นโลกเสียใหม่ จากเห็นว่าทุกอย่างมีอยู่ ไปสู่การเห็นว่าที่มีอยู่
เป็นแค่การเป็นไปของกฎธรรมชาติ ไม่มีอะไรเป็นของใคร สิ่งที่เรียกว่า อนัตตา จะปรากฏ
ขึ้นได้จากการเห็นในภาวะเช่นนี้
	 การกล่าวถึงการตีความของปรัชญาศิลปะหลังสมัยใหม่ ที่เห็นว่าการส่ือสาร 
ด้วยภาษา รวมทั้งภาษาภาพด้วย ไม่อาจท�ำให้เข้าใจความจริงของโลกได้ ภาษาจึงม ี
ข้อจ�ำกัด หมายความว่าเราไม่อาจอธิบายความจริงผ่านภาษาได้ จึงต้องตีความภาษา 
อีกครั้งหนึ่ง เพ่ือให้เห็นสิ่งท่ีมีอยู่นอกภาษา ข้อเสนอเช่นนี้ในค�ำสอนของพุทธทาสภิกขุ  
ท่านได้อธิบายเรื่องภาษาไปในท�ำนองเดียวกัน ซึ่งท่านเห็นว่าสิ่งที่เรียกว่า นิพพาน สุญญตา 
อิทัปปัจจยตา และอนัตตา เป็นสิ่งท่ีมีอยู ่พ้นการสื่อสารด้วยภาษา หมายความว่า  
การอธิบายว่า นิพพาน มีภาวะอย่างไร ไม่อาจใช้ภาษาอธิบายตรงๆ ได้ การเข้าถึงต้องใช ้
การตีความภาษาอีกต่อหนึ่ง แม้ท่านจะอธิบายนิพพานว่า หมายถึงการเย็นลงจากความร้อน 
แต่ก็ยังไม่ครอบคลุมความหมายที่แท้จริง ค�ำอื่นๆ ก็เช่นเดียวกัน ค�ำว่า สุญญตา หมายถึง 
การมีอยู่ของสิ่งทั้งหลายคือความว่าง การให้ความหมายเช่นน้ีไม่ได้ท�ำให้เข้าใจว่าความว่าง 
มีอยู ่อย่างไร เมื่อทุกอย่างเป็นสิ่งท่ีมีอยู ่ กรณีน้ีเป็นตัวอย่างว่าการส่ือสารด้วยภาษา 
ไม่อาจท�ำให้เราเข้าใจความจริงท่ีอยู่พ้นภาษาได้ การตีความจึงมีความส�ำคัญต่อการท�ำ 
ความเข้าใจ หรือเห็นสิ่งที่มองด้วยตาไม่เห็น
	 ด้วยปัญหาข้อจ�ำกัดของภาษาดังกล่าว ท่านเห็นว่าภาษามีข้อจ�ำกัดในตัวเอง  
การสอนให้คนเข้าใจธรรมะ หากสื่อสารด้วยภาษาธรรมดา หรือท่านเรียกว่าภาษาคน  
คงท�ำให้เข้าใจไม่ได้ ท่านจึงเสนอว่าควรจะมีอีกภาษาหนึ่ง คือก�ำหนดขึ้นเพื่อสื่อสารธรรมะ
โดยตรง ท่านเรียกว่า “ภาษาธรรม” ภาษาธรรมดังกล่าว คือการตั้งกติกาลักษณะการให ้
ความหมายเป็นการเฉพาะ หมายความว่า ต้องมีการตกลงความหมายของแต่ละค�ำเสียก่อน 
ว่าจะตีความเป็นภาษาคนหรือภาษาธรรม ในค�ำๆ เดียวกันจึงตีความได้สองความหมาย  
เช่น ค�ำว่า เกดิ ในภาษาคนหมายถึงการคลอดออกมาจากท้องแม่ แต่ในภาษาธรรมค�ำว่า เกดิ 
คือภาวะที่ตากระทบกับรูป แล้วมีความรู ้สึกยึดถือว่าตัวเรามีอยู ่ และมีความเห็นต่อ 
การกระทบดังกล่าว ค�ำว่า เกิด จึงมีความหมายว่า เป็นความรู้สึกอย่างใดอย่างหนึ่ง  
ไม่ว่าจะชอบหรือไม่ชอบ ด้วยเหตุน้ีการเข้าใจภาษาธรรมจึงต้องตีความ (พุทธทาสภิกขุ,  
2537 : 184 - 187)



31
ความคิดเชิงวิพากษ์ของปรัชญาศิลปะหลังสมัยใหม่กับปรัชญาศิลปะของพุทธทาสภิกขุฯ

วารสารราชภัฏสุราษฎร์ธานี

	 ส่วนปรัชญาศิลปะของท่านก็เป็นไปในท�ำนองเดียวกัน ท่านเสนอว่าธรรมะ 

และศิลปะ ปรากฏตัวให้เราเห็นอยู่ตลอดเวลา เช่นเดียวกับการปรากฏตัวของอนัตตา  

ซึ่งมีอยู ่อย่างนั้นตลอดไป แต่เรามองไม่เห็นเรากลับไปเห็นด้านที่ท�ำให้เกิดความรู ้สึก 

เป็นตัวตน เห็นสิ่งทั้งหลายเป็นสิ่งที่มีตัวตนแตกต่างกันไป การมีอยู่ของตัวเราและทุกสิ่ง  

จึงท�ำให้เรามีความทุกข์ เพราะไม่เป ็นไปตามท่ีใจปรารถนา การมีความทุกข์คือ 

การมองไม่เห็นศิลปะ ไม่เห็นธรรมะ ไม่เห็นอนัตตา เหตุดังกล่าวเป็นเพราะเราตีความไม่ได้  

เห็นเพียงช้ันเดียวว่ามีตัวตนเป็นของเรา และมีสิ่งอื่นๆ อีกมากมาย เม่ือตีความให้เข้าสู่ 

ภาษาธรรมไม่ได้ จึงเข้าใจความจริงของโลกไม่ได้ การสื่อสารธรรมะจึงมีอุปสรรค เพราะ

ตีความให้เข้าใจสิ่งที่มองไม่เห็นไม่ได้ แม้จะใช้ภาษาอย่างไรก็เข้าใจไม่ได้ ปัญหาความเข้าใจ

ปรัชญาศิลปะของท่านก็เป็นแบบเดียวกัน คือเมื่อเห็นงานศิลปะแล้ว ตีความไม่ได้ว่า 

ก�ำลังสื่อสารอะไร การท�ำความเข้าใจกับศิลปะจึงต้องตีความ

	 นอกจากเราสามารถเห็นศิลปะจากการตีความปรากฏการณ์ทั้งหลาย ทั้งวัตถุ 

และจิตแล้ว ท่านเห็นว่าหน้าท่ีของศิลปะ คือการส่องสว่างให้มนุษย์เห็นธรรมะ คือ  

การเห็นที่ไม่ได้ระบุว่าอะไรมีอยู ่ อะไรไม่มีอยู ่ งานศิลปะที่ท่านยกย่องว่าเป็นศิลปะ 

ชั้นยอด คือ งานศิลปะท่ีส่งผ่านความเห็นว่า โลกเป็นอนัตตา เพื่อบอกความจริงว่า  

ชีวิตที่พ้นทุกข์ได้ต้องเห็นโลกเป็นความว่าง

	 ภาพงานศิลปะที่ท่านน�ำเสนอต่อสาธารณชน จึงมีเป้าหมายอย่างเดียวกันหมด  

คอืให้เหน็ว่าโลกเป็นอนตัตา การมอียูข่องสิง่ทัง้หลายเป็นการกระท�ำขององค์ประกอบต่างๆ 

และมีความเป็นไปตามกฎธรรมชาติอยู่ทุกขณะ เช่น การมีอยู่ของต้นไม้ แท้จริงแล้ว       

เป็นการประกาศว่าไม่มีต้นไม้ มีแต่การเป็นไปของเหตุปัจจัยตามค�ำสอน เรื่องอิทัปปัจจยตา 

ทุกสิ่งที่ไม่ใช่ต้นไม้ก็เป็นแบบเดียวกัน การท่ีท่านยกย่องภาพพุทธประวัติจากหินสลัก  

ยุคก่อนมีพระพุทธรูป เพราะท่านเห็นว่าเป็นภาพท่ีส่องสว่างให้เห็นสุญญตา อนัตตา และ 

อิทัปปัจจยตาโดยตรง ซึ่งจะเว ้นว่างในส่วนที่ควรแสดงเป็นรูปพระพุทธเจ้า เช ่น  

ตอนเสด็จออกบวชก็ท�ำเพียงรูปม้า มีฉัตร มีผู้คน แต่บนหลังม้ากลับไม่มีรูปพระพุทธเจ้า  

ศิลปะแบบนี้ต้องการให้ผู้ชมตีความว่า การเห็นธรรมะ เห็นศิลปะ คือการเห็นความว่าง 

จากทุกสิ่ง ไม่ใช่เห็นรูปพระพุทธเจ้า (พุทธทาสภิกขุ, 2508 : 7)



32
วารสารราชภัฏสุราษฎร์ธาน ี ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2561)

Suratthani Rajabhat Journal Vol. 5 (2) (July – December 2018)

	 ส่วนภาพพิมพ์แกะไม้ของอิมานูเอล เชอร์แมน ศิลปะแห่งนิกายเซ็นก็เป็นไป 

ในท�ำนองเดียวกัน ตัวอย่างเช่น เชอร์แมน ท�ำเป็นรูปคนก�ำลังลอยตัวขึ้นบนท้องฟ้า และ 

มองลงมาที่ยอดโบสถ์ พุทธทาสภิกขุ ให้ช่ือภาพว่า “พ้นแล้วโว้ย” ผู้ชมก็ต้องตีความว่า  

ความหลุดพ้น คือการไม่ติดอยู่กับสิ่งก่อสร้างทางศาสนาที่วิจิตรพิสดาร การหลงอยู่กับ  

วัตถุดังกล่าว ท�ำให้เราติดอยู ่กับวัตถุเหล่าน้ัน นักบวชท่ีแท้จริง จึงไม่ควรติดอยู ่กับ 

ความยิ่งใหญ่ของอาราม เพราะเส้นทางน้ัน คือเหตุของความทุกข์ที่ละเอียดจนมองไม่เห็น 

โทษของสิ่งเหล่านี้ การแสดงภาพเหล่าน้ี ผู้ชมต้องตีความให้เห็นว่าเราและส่ิงทั้งหลาย 

เป็นสิ่งที่ยึดถือไม่ได้ (สัมพันธ์ ก้องสมุทร, 2543 : 25)

	 นอกจากนั้น พุทธทาสภิกขุได้วิจารณ์การเรียนการสอนทางศิลปะที่สอนให้ยึดถือ

ค่านิยมบางอย่างทางศิลปะอย่างตายตัว โดยเสนอทฤษฎีทางความงามว่าศิลปะต้องมี 

ลักษณะอย่างนั้นอย่างนี้ ตามความมุ่งหมายของคนกลุ่ม ส่วนความเห็นอื่นที่ไม่เข้าเกณฑ์นั้น

ถือว่าไม่เป็นศิลปะ ไม่มีรสนิยมที่ถูกต้อง ท่านเห็นว่าสิ่งนี้เป็นความผิดพลาด เพราะ 

การเห็นศิลปะไม่มีข้อจ�ำกัดทางทฤษฎีหรือแนวคิดอย่างใดอย่างหนึ่ง แต่เป็นการเปิดกว้าง

และเห็นทุกๆ สิ่งอย่างเท่าเทียมกัน คือต้องการพ้นจากความทุกข์ การพ้นทุกข์จึงอยู ่

นอกการยึดถือว่าสิ่งทั้งหลายต้องเป็นอย่างนั้นอย่างนี้ “การอยู่นอกกรงขังทั้งปวงจึงเรียกว่า

เห็นศิลปะ” การตีความศิลปะจึงเป็นงานตีความไปสู่การสัมผัสกับสิ่งต่างๆ อย่างไม่มี 

เงื่อนไขใดๆ 

ภาพที่ 3 ศิลปะคือการเห็นสิ่งที่ไม่มีจุดเริ่มต้น และสิ้นสุด 

ที่มา : พิชัย สุขวุ่น (2559) 

34 SuratthaniRajabhat Journal Vol. 5(2) (July – December 2018)
ปที่ 5 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2561)วารสารราชภัฏสุราษฎรธานี

hfghgfhgf

ภาพท่ี 3 ศิลปะคือการเห็นสิ่งท่ีไมมีจุดเริ่มตน และสิ้นสุด
ท่ีมา : พิชัย สุขวุน (2559)

ลักษณะของการอธิบายความสาํคัญของการตีความ เพ่ือใหเห็นสิ่งท่ีซอนอยู
เบื้องหลังท่ีมองไมเห็น ปรัชญาศิลปะท้ังสอง เห็นวาการตีความมีความจาํเปนอยางยิ่ง
ตอการทําความเขาใจศิลปะ และเขาใจความจริงของโลก เพราะความจริงจะอยูซอนอยูใต
ปรากฏการณเสมอ ดวยลักษณะเชนน้ีเราจึงไมไดชมงานศิลปะเฉพาะรูปลักษณภายนอก
แตตองตีความใหเห็นความจริง และความจริงดังกลาวเปนสิ่งท่ีมนุษยควรเขาถึงใหได
เพ่ือใชความรูน้ันในการแกปญหาของชีวิตและสังคม แมศิลปะจะเปนเรื่องสวนตัวแตการแสดง
ความเขาใจตอโลกหากความจริงน้ันเปนประโยชนตอการตอสูกับความทุกขได ความเขาใจ
สวนตัวดังกลาวจะกลายเปนประโยชนตอสวนรวมไปทันที การมีอยูของวิชาความรูทางศิลปะ
จึงไมใชความรูท่ีโดดเดี่ยวอีกตอไป การปรากฏตัวของศิลปะยอมหมายถึงการปรากฏตัว
ของทุกสิ่ง เพราะความจริงท่ีไดเห็นจากงานศิลปะคือความจริงแบบเดียวกับท่ีมีอยูในทุกสิ่ง
คือเห็นวาทุกสิ่งมีแตการเปนไป การปรากฏตัวของสิ่งตางๆ จึงไมเกินความหมายน้ี
การเห็นวาทุกสิ่งเทาเทียมกัน คือเปาหมายของการตีความท่ีปรากฏอยูในทรรศนะทางปรัชญา
ท้ังสองกระแส



33
ความคิดเชิงวิพากษ์ของปรัชญาศิลปะหลังสมัยใหม่กับปรัชญาศิลปะของพุทธทาสภิกขุฯ

วารสารราชภัฏสุราษฎร์ธานี

	 ลักษณะของการอธิบายความส�ำคัญของการตีความ เพื่อให้เห็นสิ่งที่ซ่อนอยู่ 

เบื้องหลังที่มองไม่เห็น ปรัชญาศิลปะท้ังสอง เห็นว่าการตีความมีความจ�ำเป็นอย่างยิ่ง  

ต่อการท�ำความเข้าใจศิลปะ และเข้าใจความจริงของโลก เพราะความจริงจะอยู่ซ่อนอยู ่

ใต้ปรากฏการณ์เสมอ ด้วยลักษณะเช่นนี้เราจึงไม่ได้ชมงานศิลปะเฉพาะรูปลักษณ์ภายนอก 

แต่ต้องตีความให้เห็นความจริง และความจริงดังกล่าวเป็นสิ่งที่มนุษย์ควรเข้าถึงให้ได ้ 

เพื่อใช้ความรู้นั้นในการแก้ปัญหาของชีวิตและสังคม แม้ศิลปะจะเป็นเรื่องส่วนตัวแต่ 

การแสดงความเข้าใจต่อโลกหากความจริงนั้นเป็นประโยชน์ต่อการต่อสู้กับความทุกข์ได้  

ความเข้าใจส่วนตัวดังกล่าวจะกลายเป็นประโยชน์ต่อส่วนรวมไปทันที การมีอยู่ของวิชา 

ความรู้ทางศิลปะ จึงไม่ใช่ความรู้ที่โดดเดี่ยวอีกต่อไป การปรากฏตัวของศิลปะย่อมหมายถึง

การปรากฏตัวของทุกสิ่ง เพราะความจริงท่ีได้เห็นจากงานศิลปะคือ ความจริงแบบเดียว 

กับที่มีอยู่ในทุกสิ่ง คือเห็นว่าทุกสิ่งมีแต่การเป็นไป การปรากฏตัวของส่ิงต่างๆ จึงไม่เกิน 

ความหมายนี้ การเห็นว่าทุกสิ่งเท่าเทียมกัน คือเป้าหมายของการตีความที่ปรากฏอยู ่

ในทรรศนะทางปรัชญาทั้งสองกระแส

สรุป

	 การปรากฏตวัของปรชัญาศลิปะหลงัสมยัใหม่และปรชัญาศลิปะของพทุธทาสภกิขุ 

ได้ปรากฏขึ้นในช่วงเวลาท่ีเหมาะสม เพราะในปัจจุบันองค์กรต่างๆ ทั่วโลก ถูกตั้งค�ำถาม 

ถึงหน้าที่ความรับผิดชอบ ความชอบธรรมในการด�ำรงอยู่ การแข็งตัวขององค์กรดังกล่าว 

ที่เป็นไปตามความคิดทางวิทยาศาสตร์ โดยเชื่อว่าได้ค้นพบความจริงที่แน่นอนของโลกแล้ว 

วฒันธรรมความเชือ่เช่นนีก้�ำลงัมปัีญหาในตวัเอง เพราะการแขง็ตวัดงักล่าวเริม่ไม่สอดคล้อง

กับบริบทปัจจุบันท่ีต้องการเห็นความยุติธรรม ความเท่าเทียม และความรับผิดชอบ 

ต่อสังคมส่วนรวม

	 ปรัชญาศิลปะท้ังสองกระแสจึงไม่ได้เป็นเพียงหลักคิดทางศิลปะเท่านั้น แต่เป็น 

การอธิบายความหมายศิลปะให้กว้างขวางออกไป และงานศิลปะก�ำลังแสดงให้เห็น 

การปฏิสัมพันธ์ของมนุษย์กับสิ่งต่างๆ ว่าต้องเป็นไปอย่างเป็นธรรมและเห็นแก่ประโยชน ์

ส่วนรวม การเคลื่อนไหวเชิงปฏิรูปนี้ย่อมเป็นแรงบันดาลใจอย่างดีของการแสดงออก 



34
วารสารราชภัฏสุราษฎร์ธาน ี ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2561)

Suratthani Rajabhat Journal Vol. 5 (2) (July – December 2018)

ทางศิลปะ ปรัชญาศิลปะทั้งสองกระแสจึงมาทันเวลากับความต้องการทางเลือกของ          

การสร้างสรรค์ศิลปะ และทางเลือกของการพัฒนาสังคม ปรัชญาศิลปะหลังสมัยใหม ่        

และปรัชญาศิลปะของพุทธทาสภิกขุ จึงเป็นท้ังค�ำตอบ ทั้งทางออกของการแก้ปัญหา            

ซึง่ความเหน็ทางปรชัญาศลิปะทัง้สองกระแสนีไ้ด้ท�ำให้ชวีติ สงัคม และศลิปะ เป็นสิง่เดยีวกนั 

เอกสารอ้างอิง

ก�ำจร สุนพงษ์ศรี. (2555). สุนทรียศาสตร์. กรุงเทพฯ : จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.

กีรติ บุญเจือ. (2545). ปรัชญาหลังสมัยใหม่แนวคิดเพื่อการศึกษาแผนใหม่. กรุงเทพฯ :          

	 ดวงกมล.

	 . (2546). ปรัชญาประสาชาวบ้าน. กรุงเทพฯ : ฐานบัณฑิต.

	 . (2546ก). ปรัชญาอรรถปริวรรตของมนุษยชาติ. กรุงเทพฯ : ฐานบัณฑิต.

ชลูด นิ่มเสมอ. (2553). องค์ประกอบศิลปะ. กรุงเทพฯ : อมรินทร์.

ด�ำรง วงอุปราช. (2549). ศิลปะและคนของโลก. ใน ศิลปะวิชาการ 2 รวมข้อเขียนของ 

	 ศิลปินแห่งชาติ ศิลปิน และนักวิชาการศิลปะ เพื่อหาความหมายและคุณค่าศิลปะ  

	 หน้า 180 - 195. วิบูลย์ ลี้สุวรรณ บรรณาธิการ. กรุงเทพฯ : วิสคอมเซ็นเตอร์.

ธีรยุทธ บุญมี. (2546). ความหลากหลายของชีวิต ความหลากหลายทางวัฒนธรรม.  

	 กรุงเทพฯ : สายธาร.

พิชัย สุขวุ ่น. (2559). ปรัชญาศิลปะหลังสมัยใหม่กับปรัชญาศิลปะในทรรศนะของ 

	 พุทธทาสภิกขุ : การวิเคราะห์เชิงเปรียบเทียบเพื่อเสนอกระบวนทรรศน์ใหม่ 

	 ทางศิลปะ และกระบวนทรรศน์แห่งการพัฒนาบนฐานของความหลากหลาย.           

	 สุราษฎร์ธานี : มหาวิทยาลัยราชภัฏสุราษฎร์ธานี.

พุทธทาสภิกขุ. (2508). ภาพพุทธประวัติจากหินสลักยุคก่อนมีพระพุทธรูป. กรุงเทพฯ :  

	 ธรรมสภา.

	 . (2535). ชุมนุมปาฐกถาชุดพุทธธรรม. กรุงเทพฯ : สุขภาพใจ.

	 . (2537). ไกวัลยธรรม ฉบับย่อ. กรุงเทพฯ : พิมพ์ดี.

	 . (2542). สัมมันตานุภาพ. กรุงเทพฯ : สุขภาพใจ.



35
ความคิดเชิงวิพากษ์ของปรัชญาศิลปะหลังสมัยใหม่กับปรัชญาศิลปะของพุทธทาสภิกขุฯ

วารสารราชภัฏสุราษฎร์ธานี

พทุธทาสภกิข.ุ (2548). พทุธทาสลขิติข้อธรรมบนัทึก นึกได้เอง. กรงุเทพฯ : แปลนรีดเดอร์ส.

	 . (2549). ธรรมะกับการเมือง. กรุงเทพฯ : สุขภาพใจ.

	 . (2552). อิทัปปัจจยตา. กรุงเทพฯ : ไทยควอลิตี้บุคส์.

	 . (2556). จิตว่าง. กรุงเทพฯ : ธรรมสถาพร.

วิรุณ ตั้งเจริญ. (2547). ศิลปะหลังสมัยใหม่. กรุงเทพฯ : อีแอนด์ไอคิว.

สุภางค์ จันทวานิช. (2551). ทฤษฎีสังคมวิทยา. กรุงเทพฯ : จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย 

สมัพันธ์ ก้องสมทุร. (2543). ศลิปินแห่งเซน็ ภกิษอิุมานเูอล เชอร์แมน. กรงุเทพฯ : สุขภาพใจ.

อานันท์ กาญจนพันธ์ุ. (2552). คิดอย่างมิเชล ฟูโกต์ คิดอย่างวิพากษ์. เชียงใหม่ :   

	 มหาวิทยาลัยเชียงใหม่.

Marcel Duchamp Fountain. (2561). ภาพศิลปะลัทธิดาดา [ออนไลน์]. เข้าถึงได้จาก :  

	 https://www.bloggang.com/data/t/taiguy/picture/1254318456.jpg  

	 [2561, มกราคม 3].



36
วารสารราชภัฏสุราษฎร์ธาน ี ปีที่ 5 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2561)

Suratthani Rajabhat Journal Vol. 5 (2) (July – December 2018)


