
วารสารมหาวทิยาลยัศลิปากร

ปีที ่38(2) : 1-20, 2561

งูในฐานะสญัลกัษณ์ส่ือคณุลกัษณะของพระศิวะ

บารนี บญุทรง1

บทคดัย่อ
	 บทความวจิยั “งใูนฐานะสญัลกัษณ์สือ่คณุลกัษณะของพระศวิะ” เป็นงานวจิยั
เชงิเอกสาร มวีตัถุประสงคเ์พื่อศกึษาความหมายเชงิสญัลกัษณ์ของง ู และเพื่อศกึษา
ว่าสตัว์ประจ�ำพระองค์ของเทพเจ้าที่ไม่ได้ท�ำหน้าที่เป็นสตัว์พาหนะ สามารถแสดง
คุณลกัษณะของเทพเจ้าพระองค์นัน้ได้หรอืไม่ โดยใชงู้ สตัว์ที่ปรากฏคู่กบัพระศวิะ
เสมอเป็นกรณศีกึษา ทฤษฎแีละกรอบแนวคดิทีใ่ชใ้นการวจิยัคอื ทฤษฎสีญัวทิยาของ
แฟรด์น็ิอง เดอ โซซูร ์ กรอบแนวคดิของไฮน์รชิ ซมิเมอรว์่าสตัวพ์าหนะของเทพเจา้
แสดงสญัลกัษณ์และพลงังานของเทพเจา้ และกรอบแนวคดิการตคีวามเทพปกรณัม
ในเชงิสญัลกัษณ์และอุปลกัษณ์ของโจเซฟ แคมพเ์บลล ์ ผูว้จิยัเกบ็ขอ้มลูความหมาย                  
เชงิสญัลกัษณ์ของงจูากเอกสารหลกั 4 เล่ม แลว้น�ำความหมายเชงิสญัลกัษณ์ของง ู                          
ทีป่รากฏมากทีสุ่ดมาศกึษาเปรยีบเทยีบกบัคุณลกัษณะของพระศวิะตามทีป่รากฏใน
เทพปกรณมัของศาสนาพราหมณ์-ฮนิด ู ผลการศกึษาพบวา่ความหมายเชงิสญัลกัษณ์
ของงทูีพ่บมากทีส่ดุ 8 อนัดบัแรกไดแ้ก่ 1) น�้ำ/ฝน 2) ความอุดมสมบรูณ์ 3) ผูพ้ทิกัษ ์                
4) การฟ้ืนคนืชพี/การเกดิใหม ่5) การรกัษาเยยีวยา 6) ปีศาจ/ความชัว่รา้ย 7) ปัญญา/
ความรู ้และ 8) พลงั/ความแขง็แกรง่  ความหมายเชงิสญัลกัษณ์ของงทูัง้ 8 ขอ้สอดคลอ้ง
กบัคุณลกัษณะของพระศวิะดงัทีป่รากฏในเทพปกรณัมพราหมณ์-ฮนิด ู จงึสรุปไดว้่า               
สตัว์ประจ�ำพระองค์ของเทพเจ้า ถึงแม้จะไม่ได้ท�ำหน้าที่เป็นพาหนะก็สามารถท�ำ
หน้าทีเ่ป็นสตัวส์ญัลกัษณ์ของเทพเจา้และแสดงคุณลกัษณะของเทพเจา้พระองคน์ัน้ได ้                                                                  
ทัง้น้ีสตัวป์ระจ�ำพระองคก์บัสตัวพ์าหนะของเทพเจา้อาจแสดงคุณลกัษณะของเทพเจา้
เหมอืนหรอืแตกต่างกนัแลว้แต่กรณี

ค�ำส�ำคญั: 1. พระศวิะ 2. ง ู3. สญัลกัษณ์ 4. เทพปกรณมั 5. คตชินวทิยา  

           
	

	 1 ผูช้ว่ยศาสตราจารย ์ดร. ประจ�ำภาควชิาคตชินวทิยา ปรชัญา และศาสนา คณะมนุษยศาสตร ์

มหาวทิยาลยันเรศวร อเีมล: baraneeb@hotmail.com



งูในฐานะสญัลกัษณ์ส่ือคณุลกัษณะของพระศิวะ

2

บารนี บญุทรง

Serpents as a symbol representing the characteristics 
of the God Shiva

	 Baranee Boonsong2

Abstract
	 The article “Serpents as a Symbol Representing the Characteristics of 
the God Shiva” is a documentary research. The objectives of this research are as 
follows: 1) to study symbolic meanings of serpents 2) to study whether animals which 
always presented with gods, but do not act as the gods’ vehicles, can be considered 
as symbolic animals of the gods. Serpents, which are repeatedly shown in Shiva’s 
icons, were used as a case study. Theoretical frameworks used in this study consist 
of semiotics theory of Ferdinand de Saussure, Heinrich Zimmer’s concept stating 
that any animals serving as a god’s vehicle represent symbols and energies of that 
god, and Joseph Campbell’s concept suggesting that mythology be symbolically and 
metaphorically interpreted. Researcher collected symbolic meanings of serpents from 
4 main books and then compared the most found symbolic meanings of serpents 
with characteristics of Shiva as described in Hindu myths. It has been found that 
the most found symbolic meanings of serpents can be divided into 8 categories 
as follows: 1) water/rain 2) fertility 3) protector 4) resurrection/rebirth 5) healing 6) 
devil/evil 7) wisdom/knowledge and 8) power/strength. All the symbolic meanings 
are related to the characteristics of Shiva as mentioned in Hindu myths. Thus, it 
was concluded here that the animal which constantly presented with a particular 
god can function as symbolic animal of the god and show characteristics of that 
particular god even though it does not serve as vehicle of the god. However, the 
shown characteristics of the two symbolic animals could be similar or different on 
a case by case basis.

Keywords: 1. Shiva 2. serpent 3. symbol 4. myth 5. folklore

	 2 Assistant Professor, Ph.D. at Department of Folklore, Philosophy and Religion, 

Faculty of Humanities, Naresuan University, Phitsanulok,Thailand. Email address: baraneeb@

hotmail.com



3

ปีที ่38 ฉบบัที ่2 พ.ศ. 2561วารสารมหาวทิยาลยัศลิปากร

บทน�ำ
	 เทพเจ้าในเทพปกรณัมส่วนใหญ่มกัมสีตัว์ประจ�ำพระองค์ กล่าวคอืเวลา
ปรากฏภาพหรอืเรือ่งเลา่ของเทพเจา้มกัจะมภีาพวาดหรอืการกลา่วถงึสตัวบ์างประเภท          
อยู่เสมอ เทพเจ้าบางพระองค์มีสตัว์ประจ�ำพระองค์เพียงชนิดเดียว แต่เทพเจ้า                                                                                                          
บางพระองค์มสีตัว์ประจ�ำพระองค์หลายชนิด เช่น เทพเจ้าซูสในเทพปกรณัมกรกี                      
มนีกอนิทรเีป็นสตัวป์ระจ�ำพระองค ์(Hamilton, 2006: 39) เทพเจา้โอดนิในเทพปกรณมั              
นอรส์มสีนุขัป่าและกาเป็นสตัวป์ระจ�ำพระองค ์(Ellis Davidson, 1990: 48) พระคเณศใน
เทพปกรณมัศาสนาพราหมณ์-ฮนิดมูหีนูเป็นสตัวป์ระจ�ำพระองค ์(Wilkins, 2012: 268) 
เทพเจา้หวงตีใ้นเทพปกรณมัจนีมมีงักรบนิ นกฟีนิกซ ์งมูปีีก เสอื และสนุขัป่าเป็นสตัว์
ประจ�ำพระองค ์(Littleton, 2002: 408) เป็นตน้
	 ค�ำอธิบายข้อหน่ึงว่าเหตุใดเทพเจ้ามกัปรากฏคู่กับสตัว์ประจ�ำพระองค ์                   
คอื สตัวช์นิดนัน้เป็นสญัลกัษณ์ของเทพเจา้ ท�ำหน้าทีแ่สดงคณุลกัษณะบางประการของ
เทพเจา้พระองคน์ัน้ ตวัอย่างเช่น การศกึษาสตัวส์ญัลกัษณ์ในเทพปกรณมั ซึง่ผูว้จิยั
ใชโ้คนนท ิ สตัวพ์าหนะของพระศวิะเทพเจา้ในศาสนาพราหมณ์-ฮนิดูเป็นกรณีศกึษา              
พบว่าโคนนทิแสดงคุณลกัษณ์หลายประการของพระศิวะ แต่คุณลกัษณะหลกัคอื                
การทรงงานหนัก ความแขง็แกร่ง พลงัและอ�ำนาจ (Boonsong, 2015: 260-261)                                                                                               
ผลของการศกึษาน้ีสอดคลอ้งกบัทีไ่ฮน์รชิ ซมิเมอร ์นกัภารตวทิยาชาวเยอรมนักลา่วไว้
ว่าความสมัพนัธร์ะหว่างเทพเจา้ทีป่รากฏในรปูลกัษณ์ของมนุษยก์บัสตัวน์ัน้เป็นเรื่อง
ทีพ่บเหน็ไดท้ัว่ไปในประตมิานวทิยาของอนิเดยี โดยส่วนใหญ่สตัวจ์ะปรากฏอยู่ดา้น
ลา่งเทพเจา้ จงึมกัตคีวามกนัวา่สตัวน์ัน้ท�ำหน้าทีพ่าหนะของเทพเจา้ แสดงสญัลกัษณ์             
และเผยใหเ้หน็พลงังานของเทพเจา้ทีป่รากฏพระองคอ์ยา่งเป็นรปูธรรมในรปูลกัษณ์ของ
มนุษย ์(Zimmer, 1992: 70-71)   
	 ค�ำกล่าวของซมิเมอร์ทีว่่า สตัว์ทีม่กัตคีวามว่าเป็นพาหนะของเทพเจา้เป็น          
การแสดงสญัลกัษณ์และเผยใหเ้หน็พลงังานของเทพเจา้ดงัขอ้ความขา้งตน้ ท�ำใหผู้ว้จิยั
สนใจศกึษาต่อไปว่าหากเทพเจา้พระองคห์น่ึงมสีตัวป์ระจ�ำพระองคม์ากกว่าหน่ึงชนิด 
สตัวท์ีไ่มไ่ดท้�ำหน้าทีพ่าหนะประจ�ำพระองคจ์ะสามารถเป็นสญัลกัษณ์แสดงคณุลกัษณะ
ของเทพเจา้พระองคน์ัน้ไดห้รอืไม ่ ทัง้น้ีผูว้จิยัเลอืกศกึษาสตัวป์ระจ�ำพระองคข์องพระ
ศวิะเชน่เดยีวกบังานวจิยัชิน้กอ่น แต่เปลีย่นกรณศีกึษาจากโคเป็นง ูซึง่เป็นสตัวอ์กีชนิด
หน่ึงทีป่รากฏคูก่บัพระศวิะตลอดเวลา  ไมว่า่จะในพระภาคปกต ิดงัตวัอยา่งทีป่รากฏใน
ลลิติโองการแชง่น�้ำวา่ “โอมบรเมศวราย ผายผาหลวงอะครา้ว ทา้วเสดจ็เหนือววัเผอืก              
เอาเงอืกเกีย้วขา้ง3 อา้งทดัจนัทรเ์ป็นป่ิน...” (The Royal Institute, 1997: 1) หรอืในยาม

	 3 “ววัเผอืก” ในทีน้ี่หมายถงึ โคนนท ิ สว่น “เงอืก” ในทีน้ี่หมายถงึ งู



งูในฐานะสญัลกัษณ์ส่ือคณุลกัษณะของพระศิวะ

4

บารนี บญุทรง

ทีพ่ระศวิะส�ำแดงพระองคใ์นปางอื่นๆ เช่น ปางอรรธนารศีวรกม็พีระกุณฑลเป็นรูปง ู      
มงีเูป็นสงัวาล หรอืในปางกงักาลามรูตไิภรวะกท็รงมงีเูป็นสงัวาลเชน่กนั (Kanchanakul, 
2007: 11-12)4 

วตัถปุระสงคข์องการวิจยั

	 1. ศกึษาความหมายเชงิสญัลกัษณ์ของงู

	 2. หาค�ำตอบว่าสตัว์ประจ�ำพระองค์ของเทพเจ้าที่ไม่ได้ท�ำหน้าที่เป็นสตัว์

พาหนะ สามารถแสดงคณุลกัษณะของเทพเจา้พระองคน์ัน้ไดห้รอืไม ่ โดยมกีรณศีกึษา

เป็นงขูองพระศวิะ

กรอบแนวคิดท่ีเก่ียวข้อง
	 1. ทฤษฎสีญัวทิยาของแฟรด์น็ิอง เดอ โซซรู ์ซึง่กลา่ววา่สญัญะตอ้งประกอบ
ดว้ยรปูสญัญะหรอืตวัสือ่/ตวัหมาย (signifier) กบั ความหมายสญัญะหรอืความคดิทีร่ปู
สญัญะตอ้งการจะสือ่ (signified) (Charoensinolarn, 2002: 21)
	 2. แนวคดิเกีย่วกบัความสมัพนัธร์ะหว่างเทพเจา้กบัสตัวพ์าหนะของไฮน์รชิ  
ซมิเมอร ์วา่สตัวท์ีท่�ำหน้าทีพ่าหนะของเทพเจา้มหีน้าทีแ่สดงสญัลกัษณ์ และเผยใหเ้หน็
พลงังานต่างๆ ของเทพเจา้ทีป่รากฏพระองคอ์ยา่งเป็นรปูธรรมในรปูลกัษณ์ของมนุษย ์
(Zimmer, 1992: 70-71) 
	 3. แนวคิดเกี่ยวกับการศึกษาเทพปกรณัม (Mythology) ภายใต้กรอบ
แนวคดิของโจเซฟ แคมพเ์บลล ์ ว่าเทพปกรณมัคอืสญัลกัษณ์ทางจติวทิยา เรื่องราว                          
ในเทพปกรณมัเป็นการบอกเล่าเชงิสญัลกัษณ์ และอุปลกัษณ์ ผูอ้่านจงึไมค่วรตคีวาม            
ตรงตามตวัอกัษร แต่ควรตคีวามในเชงิสญัลกัษณ์หรอือุปลกัษณ์ จงึจะเขา้ใจความหมาย
ทีซ่่อนเรน้อยู ่(Campbell, 2002: 27-28)

ระเบยีบวิธีวิจยั
	 งานวจิยัชิน้น้ีเป็นการวจิยัเชงิคณุภาพ โดยรวบรวมความหมายเชงิสญัลกัษณ์
ของงูจากเอกสารเกี่ยวกับสัญลักษณ์ที่มีรายละเอียดเกี่ยวกับงูจ�ำนวน 4 เล่ม                       
ประกอบดว้ย A Dictionary of Symbols ของ J.E. Cirlot, Signs & Symbols: An 
Illustrated Guide to Their Origins and Meanings ของส�ำนกัพมิพ ์DK Publishing 

	 4 งานวจิยัน้ีเป็นการศกึษาวจิยัต่อเน่ืองจากหวัขอ้ “สตัวส์ญัลกัษณ์ในเทพปกรณมั: กรณศีกึษา

โคนนทขิองพระศวิะ” ตพีมิพใ์นวารสารนิเทศศาสตรป์รทิศัน์ ปีที ่19 ฉบบัที ่1 (กรกฎาคม – ธนัวาคม 

2558) จงึมวีตัถุประสงคก์ารวจิยั กรอบแนวคดิทีเ่กีย่วขอ้ง และระเบยีบวธิวีจิยัคลา้ยคลงึกนั



5

ปีที ่38 ฉบบัที ่2 พ.ศ. 2561วารสารมหาวทิยาลยัศลิปากร

Dictionary of Symbolism:	 Cultural Icons and the Meanings Behind Them ของ 
Hans Biedermannและ An Illustrated Encyclopaedia of Traditional Symbols ของ 
J.C. Cooper เอกสารทัง้ 4 เลม่น้ีรวบรวมความหมายของสญัลกัษณ์ต่างๆ ทีป่รากฏอยู่
ทัว่ไป ไมไ่ดใ้หค้วามส�ำคญักบัสญัลกัษณ์ของวฒันธรรมใดวฒันธรรมหน่ึงเป็นพเิศษ เมือ่
รวบรวมความหมายเชงิสญัลกัษณ์ของงเูรยีบรอ้ยแลว้ จงึวเิคราะหค์วามหมายทีต่รงหรอื
สอดคลอ้งกนัทีป่รากฏในเอกสารดงักลา่ว แลว้น�ำความหมายเชงิสญัลกัษณ์นัน้มาศกึษา
เปรยีบเทยีบกบัเทพปกรณมัเกีย่วกบัพระศวิะทีป่รากฏในเอกสารเกีย่วกบัเทพปกรณมั
ในศาสนาพราหมณ์-ฮนิดู

ข้อตกลงเบือ้งต้น
	 1. การศกึษาความหมายเชงิสญัลกัษณ์ของงูในงานวจิยัชิ้นน้ี ศกึษาจาก
ค�ำศพัท์ภาษาองักฤษ 4 ค�ำคอืค�ำว่า “serpent” “snake” “naga” และ “dragon” 
เน่ืองจากค�ำศพัท์ทัง้สี่ค�ำมคีวามหมายคาบเกี่ยวกนั ดงัที่ ส.พลายน้อยอธิบายว่า                                                 
“ . . .ชาวตะวนัตกเรยีกสตัวต์วัยาววา่ Nake ซึง่เขา้กบัค�ำวา่ Snake ทีห่มายถงึง ูและ
ค�ำว่า Nake กม็าจากค�ำว่า Naga ของอนิเดยี (ในภาษาบาลแีละสนัสกฤตเรยีกงวู่า
นาคเหมอืนกนั) ในภาษาองักฤษเรยีกสตัวป์ระเภทน้ีว่า Dragon ไทยแปลว่ามงักร”                   
(Sor Plynoi, 2010: 97) และเน่ืองจากค�ำเหลา่น้ีมคีวามหมายคาบเกีย่วกนั จงึสามารถ
ใชแ้ทนกนัไดใ้นหลายกรณ ีเชน่ An Illustrated Encyclopaedia of Traditional Symbols 
กลา่วถงึความหมายของ serpent, snake, naga และ dragon รวมไวใ้นสว่นทีก่ลา่วถงึ                                                                                                             
ความหมายของ serpent โดยกลา่ววา่ “งใูหญ่กบัมงักรนัน้ใชแ้ทนกนัได”้ (Cooper, 2015: 
146) และใน Signs & Symbols: An Illustrated Guide to Their Origins and Meanings 
ใช้เครื่องหมายทบั (/) เวลากล่าวถึง snake/serpent เพราะไม่สามารถแบ่งแยก                   
ความแตกต่างระหวา่ง snake กบั serpent ไดอ้ยา่งชดัเจน 
	 2. บทความน้ีจะใชค้�ำวา่ “ง”ู ในความหมายโดยรวมของค�ำศพัทภ์าษาองักฤษ 
“serpent” “snake” “naga” และ “dragon” 

สรปุและอภิปรายผลการวิจยั
พระศิวะในเทพปกรณัมศาสนาพราหมณ์-ฮินดู
	 พระศิวะหรือพระอิศวรเป็นเทพเจ้าเก่าแก่ของศาสนาพราหมณ์-ฮินด ู               
ในสมยัพระเวทพระองคม์พีระนามวา่ “รุทระ” มคี�ำบรรยายถงึลกัษณะของพระองคว์า่
มพีระฉวสีแีดง ทรงมพีระชนมายนุ้อย มคีวามแขง็แกรง่เหนือเทพเจา้ทัง้ปวง พระองค ์
เป็นนักล่า อาวุธส�ำคญัของพระองค์คอืศรและธนู แต่บางครัง้กก็ล่าวกนัว่าพระองค ์           
มสีายฟ้าเป็นอาวุธดว้ย (Macdonell, 2012: 74-75) ในสมยัปุราณะมกีารเชื่อมโยง
ว่าพระรุทระกบัพระศวิะคอืเทพเจ้าพระองค์เดยีวกนั และในสมยัปุราณะ พระศวิะ



งูในฐานะสญัลกัษณ์ส่ือคณุลกัษณะของพระศิวะ

6

บารนี บญุทรง

ไดร้บัการยกย่องเป็นเทพเจา้ระดบัสูง ทรงเป็นเทพเจา้ส�ำคญัพระองคห์น่ึงในบรรดา                                   
ตรมีรูต ิอนัประกอบดว้ย พระพรหม พระวษิณุ และพระศวิะ บทบาทของพระองคใ์นฐานะ                                                                                                               
เทพแหง่ตรมีรูตคิอืการท�ำลาย แต่เป็นการท�ำลายสิง่ไมด่เีพือ่ใหเ้กดิสิง่ทีส่ะอาดงดงาม 
(Sor Plynoi, 2012: 34)
	 ดา้นรปูลกัษณ์ พระศวิะทรงมพีระจนัทรเ์สีย้วประดบัทีพ่ระเกศา มพีระเนตร         
3 พระเนตร พระเนตรที่สามอยู่บนพระนลาฏ ทรงนิยมนุ่งห่มหนังสตัว์ ทรงสร้อย                 
พระศอลูกปัด (เมลด็รุทรกัษะ) ประค�ำหวักะโหลก และสงัวาลเป็นงู ความเกีย่วพนั
ระหว่างพระศวิะกบังูนัน้ มกีล่าวถึงอกีหลายครัง้ เช่น กล่าวว่าพระศวิะทรงนุ่งห่ม                          
เครื่องแต่งกายตามแบบพราหมณ์ แต่เครื่องนุ่งห่มของพระองคท์�ำจากบรรดางเูผอืก 
(Wilkins, 2012: 232)  อกีตอนหน่ึงกลา่ววา่พระศวิะมกัมงีคูลอ้งอยูร่อบพระศอ โดยจะ
มงีตูวัหน่ึงพนัรอบมุน่พระเกศา (Littleton, 2002: 343) นอกจากนัน้ ในหนงัสอืนารายณ์           
สบิปางฉบบัโบราณของคณุหญงิเลือ่นฤทธิ ์ยงักลา่วไวว้า่พญาอนนัตนาคราช มกี�ำเนิด
จากสายธุร�ำของพระศวิะ ดงัความว่า “พระอศิวรผู้เป็นเจ้าจงึเปลื้องสายซ�ำร�่ำออก                                                                    
บนัดาลใหเ้ป็นพระอนนัตนาคราช มศีกัดานุภาพยิง่นกั” (Sor Plynoi, 2009: 203 and 
Sor Plynoi, 2010: 133)
	 พระศิวะทรงมีพระชายาคือ พระปารวตี ซึ่งปรากฏพระองค์ในหลาย                        
พระภาค ทรงมพีระโอรส 2 พระองคค์อื พระคเณศ และพระขนัทกุมาร โปรดประทบัที่
เขาไกลาส และทรงมโีคเผอืกชือ่นนทหิรอืนนทเีป็นพาหนะ (Phra Bat Somdet Phra 
Poramentharamaha Vajiravudh Phra Mongkut Klao Chao Yu Hua, 2013: 73-75)

งูในเทพปกรณัม

	 งูเป็นสตัว์ชนิดหน่ึงที่อยู่คู่กับเทพปกรณัมหลายวัฒนธรรมทัว่โลก เช่น                  
พระคมัภรีไ์บเบลิกลา่วถงึงใูนสวนอเีดน็ ซึง่เป็นผูล้อ่ลวงใหอ้ดมักบัอฟี มนุษยช์ายหญงิ
คูแ่รกกนิผลไมต้อ้งหา้มจนถกูพระเจา้ขบัออกจากสวนอเีดน็ (Thailand Bible Society, 
2006: 4-6)  เทพปกรณมันอรส์กลา่วถงึงยูกัษเ์จอรม์นุกนัดท์ีม่ลี�ำตวัยาวใหญ่จนสามารถ
พนัรอบโลกได ้ เจอรม์นุกนัดเ์ป็นลกูของโลค ี และเป็นศตัรสู�ำคญัตนหน่ึงในการต่อสูก้บั
เหลา่เทพเจา้นอรส์ (Colum, 1996: 182) เทพปกรณมัอยีปิตก์ลา่วถงึวดัเจท็ (Wadjet) 
เทพเทวแีหง่ง ูซึง่ท�ำหน้าทีพ่ทิกัษป์กป้องฟาโรหแ์หง่อยีปิต ์แต่ในขณะเดยีวกนั กก็ลา่ว
ถงึอโพฟิส (Apophis) งใูหญ่ในดนิแดนใตพ้ภิพซึง่คอยซุ่มท�ำรา้ยเทพเจา้รา สรุยิเทพแหง่
อยีปิตท์กุค�่ำคนื (Wilkinson, 2003: 221, 226-227) เทพปกรณมักรกีกลา่วถงึ ไทฟีอุส 
(Typhoeus) และไพธอน (Python) งใูหญ่ทีเ่ป็นศตัรกูบัเทพแหง่โอลมิปัส และเทพเจา้        
ซสูกบัเทพเจา้อพอลโลเป็นผูป้ราบ (Martin, 2003: 30-31, 71)          
	 สว่นเทพปกรณมัในศาสนาพราหมณ์-ฮนิดแูละเทพปกรณมัในพระพทุธศาสนา
กล่าวถงึนาคไวใ้นเทพปกรณมัหลายตอน ไดแ้ก่ ตอนกวนเกษยีรสมุทร ซึง่เหล่าเทพ                                                                                                         



7

ปีที ่38 ฉบบัที ่2 พ.ศ. 2561วารสารมหาวทิยาลยัศลิปากร

ใช้พญาวาสุกิต่างเชือก ตอนน�้ ำท่วมโลกในมสัยาวตาร พระวิษณุมีพระประสงค ์                  
จะชว่ยเหลอืพระสตัยพรตใหร้อดชวีติ จงึใหพ้ระสตัยพรตสรา้งเรอืเตรยีมไว ้สว่นพระองค์
เนรมติกายเป็นปลาใหญ่วา่ยน�้ำลากเรอืของพระสตัยพรตไปไวท้ีย่อดเขาแหง่หน่ึง ซึง่ใน
ตอนนัน้สิง่ทีใ่ชผ้กูเรอืกบัปลาใหญ่ต่างเชอืกกค็อืพญานาค (Wilkins, 2012: 113-118)
	 ถึงแม้งูกบันาคถูกจดัอยู่ในกลุ่มที่สื่อความหมายเดียวกนัในแง่สญัลกัษณ์                 
แต่ในแง่ของรูปลกัษณ์ งูกบันาคอาจจะไม่ได้เหมือนกนัเสียทีเดียว พระยาสจัจา
ภริมยก์ล่าวถงึความแตกต่างระหว่างงกูบันาคว่า นาคมลี�ำตวัยาวเหมอืนงแูต่มหีงอน               
ในพจนานุกรมจงึเรยีกวา่งหูงอน (Phraya Satchaphirom, 2005: 139) ส.พลายน้อย            
กลา่ววา่ “นาค” ในภาษาบาลหีมายถงึง ูแต่ “นาค” ในภาษาสนัสกฤตหมายถงึ นรเทพ 
กล่าวคอืผูท้ีม่หีน้าเป็นมนุษยแ์ต่มหีางเป็นงู (Sor Plynoi, 2010: 95) ลกัษณะของ
นรเทพดงัที ่ ส.พลายน้อย กล่าวไมไ่ดป้รากฏเฉพาะในเทพปกรณมัศาสนาพราหมณ์-
ฮนิด ู แต่ยงัปรากฏในเทพปกรณมัจนี โดยเทพผูใ้หก้�ำเนิดมนุษยม์พีระนามวา่เทพเทวี
หน่ีวว์า (Nü Wa) พระองคม์พีระวรกายทอ่นลา่งเป็นง ูทอ่นบนเป็นมนุษย ์เทพเจา้ฟู่ซี ่                    
(Fu Xi) พระสวามขีองพระองค์กม็รีูปลกัษณ์แบบเดยีวกนั (Littleton, 2002: 400)                                                                                                                         
ดงันัน้เมือ่กลา่วถงึนาค จงึอาจหมายถงึง ูงทูีม่หีงอน หรอืสิง่มชีวีติทีม่ลีกัษณะครึง่มนุษย ์             
ครึ่งงูก็ได้ ทัง้หมดน้ีจดัอยู่ในกลุ่มของ “งู” เมื่ออธบิายความหมายในแง่สญัลกัษณ์                                                                                                    
ซึ่งจากตัวอย่างงูที่ปรากฏในเทพปกรณัมที่กล่าวมาข้างต้น จะเห็นได้ว่ามีทัง้งูที ่               
แสดงพลงัดา้นลบ ท�ำหน้าทีเ่ป็นผูท้�ำลาย แต่ในขณะเดยีวกนักม็งีทูีแ่สดงพลงัดา้นบวก                        
ท�ำหน้าทีเ่ป็นผูช้ว่ยเหลอื  น่ีคอืความหมายเชงิสญัลกัษณ์ประการหน่ึงของง ูคอืการแสดง
ใหเ้หน็ถงึทวภิาวะ ความมสีองดา้นหรอืสองแงใ่นสิง่เดยีว นอกจากน้ีงยูงัเป็นสญัลกัษณ์
แทนความหมายอืน่ๆ อกีมากมาย

ความหมายเชิงสญัลกัษณ์ของงู 
	 จากการศกึษาความหมายเชงิสญัลกัษณ์ของงใูนเอกสาร 4 เลม่คอื A Dictionary 
of Symbols (Cirlot, 2002: 87, 285-287)5 Signs & Symbols: An Illustrated Guide to 
Their Origins and Meanings (Wilkinson, 2008: 67, 75, 79)6 Dictionary of Symbolism: 
Cultural Icons and the Meanings Behind Them (Biedermann, 1994: 103, 310-313)7   

                5 ใน A Dictionary of Symbols พบค�ำวา่ “snake” ในหน้า 285-287 และ“dragon” ในหน้า 87

        6 ใน Signs & Symbols: An Illustrated Guide to Their Origins and Meanings พบค�ำวา่ 

“snake/serpent” ในหน้า 67 “naga” ในหน้า 75 และ “dragon” ในหน้า 79
               7 ใน Dictionary of Symbolism: Cultural Icons and the Meanings Behind Them พบค�ำวา่ 
“dragon” ในหน้า 103 และ “snake” ในหน้า 310-313



งูในฐานะสญัลกัษณ์ส่ือคณุลกัษณะของพระศิวะ

8

บารนี บญุทรง

และ An Illustrated Encyclopaedia of Traditional Symbols (Cooper, 2015: 55-56, 
146-151)8 พบวา่ความหมายทีเ่หมอืนกนั ใกลเ้คยีงกนั สามารถตคีวามลกัษณะเดยีวกนั
ไดท้ีป่รากฏซ�้ำในเอกสารอยา่งน้อย 3 เลม่ สรปุเป็นตารางที ่1 ไดด้งัน้ี  

ตารางที ่1 ความหมายเชงิสญัลกัษณ์ของง ูทีม่คีวามหมายของการปรากฏซ�้ำในเอกสาร

   		        ความหมาย	 	 จ�ำนวนครัง้ทีพ่บ

	 	 1    น�้ำ/ฝน	 	 	     7

	 	 2    ความอุดมสมบรูณ์	 	     5

	 	 3    ผูพ้ทิกัษ	์	 	     4

	 	 4    การฟ้ืนคนืชพี/การเกดิใหม ่  	     4

	 	 5    การรกัษาเยยีวยา	 	     4

	 	 6    ปีศาจ/ความชัว่รา้ย	 	     4

	 	 7    ปัญญา/ความรู	้ 	     4

	 	 8    พลงั/ความแขง็แกรง่	 	     4

	 นอกจากนั ้นยังพบความหมายเชิงสัญลักษณ์อื่นๆ ของงูที่ปรากฏ                         
น้อยกวา่ 4 ครัง้อกีหลายความหมาย ไดแ้ก่ แผน่ดนิแม ่จติวญิญาณธรรมชาต ิทวภิาวะ                                                                                                               
ความลกึลบั วงลอ้แหง่ชวีติ ผูส้รา้ง ผูท้�ำลาย ความสขุ ความเป็นอมตะ สายฟ้า เป็นตน้  
อยา่งไรกด็ ีเน่ืองจากความจ�ำกดัของพืน้ที ่ผูว้จิยัจงึจะกลา่วถงึความหมายเชงิสญัลกัษณ์
ของงกูบัการสือ่คณุลกัษณะของพระศวิะเฉพาะ 8 ความหมาย ดงัปรากฏในตารางเทา่นัน้

ความหมายเชิงสญัลกัษณ์ของงูกบัการส่ือคณุลกัษณะของพระศิวะ
	 เมื่อน� ำความหมายในแง่สัญลักษณ์ของงูมาศึกษาเปรียบเทียบกับ                                
เทพปกรณัมในศาสนาพราหมณ์-ฮินดูที่เล่าเรื่องราวของพระศิวะ ผู้วิจ ัยพบว่า                    
ความหมายเชงิสญัลกัษณ์ของงทูัง้ 8 ขอ้ในตารางลว้นสอดคลอ้งกบัคุณลกัษณะของ            
พระศวิะดงัรายละเอยีดต่อไปน้ี
	 1. พระศิวะในฐานะเทพผูก้กัเกบ็น�้ำและผูป้ระทานน�้ำ 
	 ความหมายเชงิสญัลกัษณ์ของงทูีพ่บมากทีสุ่ดคอื น�้ำหรอืฝน ซึง่ส�ำหรบัคน
ไทย น�้ำหรอืฝนเชือ่มโยงกบังหูรอืนาคมาตัง้แต่สมยัโบราณ กลา่วคอืเชือ่กนัวา่นาคเป็น             
ผูใ้หน้�้ำ ส.พลายน้อยกลา่ววา่นาคม ี4 พวก มพีวกหน่ึงเรยีกวา่ นาคกลางหาว มหีน้าที ่                                                                                                            
ใหล้มและใหฝ้น อกีพวกหน่ึงเรยีกวา่นาคโลกบาล 

	  8 ใน An Illustrated Encyclopaedia of Traditional Symbols พบค�ำวา่ “dragon” ในหน้า 
55-56 และ “serpent” ในหน้า 146-151



9

ปีที ่38 ฉบบัที ่2 พ.ศ. 2561วารสารมหาวทิยาลยัศลิปากร

มหีน้าที่รกัษาแม่น�้ำล�ำธาร (Sor Plynoi, 2009: 206-207) สอดคล้องกบัคูเปอร์ที ่              
กล่าวถงึงวู่าเป็นผูท้�ำใหเ้กดิพายุ เป็นผูค้วบคุมพลงัทัง้หลายของน�้ำ  เป็นผูก้กัเกบ็น�้ำ             
และเป็นผูม้อบน�้ำให ้(Cooper, 2015: 147-148) 
	 แมค็โดเนลลก์ล่าวถงึพระรุทระ ซึง่เป็นพระนามของพระศวิะในสมยัพระเวท
ไวว้่า “พระองคบ์นัดาลใหล้�ำธารทัง้หลายไหลไปบนผนืแผ่นดนิ และเกดิเสยีงค�ำราม 
มอบความชุ่มชื้นให้กับทุกสิ่ง” (Macdonell, 2012: 75) ในส่วนน้ีสอดคล้องกับ                            
ความหมายเชงิสญัลกัษณ์ของงใูนดา้นของน�้ำและฝน นอกจากค�ำกล่าวถงึพระรุทระ
ของแมค็โดเนลล ์ ยงัมเีทพปกรณัมในศาสนาพราหมณ์-ฮนิดูเรื่องหน่ึงทีแ่สดงใหเ้หน็
อย่างชดัเจนว่าพระศวิะทรงเป็น “ผูก้กัเก็บน�้ำและผูม้อบน�้ำให้” ดงัที่คูเปอร์อธบิาย
ความหมายเชงิสญัลกัษณ์ของง ู เทพปกรณมัตอนดงักลา่วคอื “อากาศคงคา” กลา่วถงึ
เหตุการณ์ตอนทีโ่อรส 60,000 พระองคข์องกษตัรยิส์ครแหง่นครอโยธยาก่อกรรมท�ำเขญ็                                                                                                             
เมื่อเสยีชวีติวญิญาณจงึทนทุกขท์รมาน มเีพยีงกระแสธารแห่งพระคงคาเท่านัน้ทีจ่ะ
ช่วยช�ำระบาปใหว้ญิญาณเหล่านัน้ได ้ กษตัรยิแ์ห่งนครอโยธยาบ�ำเพญ็ตบะเพือ่ขอให้
พระคงคามพีระเมตตา เสดจ็จากสวรรคม์าชว่ยช�ำระบาป แต่แมเ้วลาจะผา่นไปยาวนาน
พระคงคากไ็ม่เสดจ็ลงมายงัโลก จนกระทัง่ถงึสมยัของกษตัรยิภ์ครีถซึง่ยงัคงบ�ำเพญ็
ตบะเช่นเดยีวกบักษัตรยิ์พระองค์ก่อนหน้า พระศิวะทรงเห็นพระทยัเหล่ากษัตรยิ์
แห่งนครอโยธยา จงึมพีระเมตตาสัง่ใหพ้ระคงคาเสดจ็ลงมายงัโลกมนุษย ์ พระคงคา                                           
ไมป่ระสงคจ์ะเสดจ็แต่ไมอ่าจขดับญัชาของพระศวิะได ้ จงึคดิจะกระโจนลงจากสวรรค ์                                                                                                                          
ด้วยความเร็ว ซึ่งหากเป็นดงันัน้คงก่อความเสยีหายให้กบัแผ่นดินอย่างมหาศาล               
พระศวิะทรงทราบว่าพระคงคาคดิจะท�ำสิง่ใด จงึใชพ้ระเศยีรของพระองคเ์องรองรบั
กระแสอนัรุนแรงของพระคงคา ทรงบงัคบัใหพ้ระคงคาไหลเวยีนอยู่บนพระเศยีรของ
พระองคน์ับพนัปี จนกระแสน�้ำอ่อนก�ำลงัลง จงึยอมใหพ้ระคงคาไหลลงสู่ผนืแผ่นดนิ 
(Yaemnadda, 2004: 49-55) ณ จดุทีเ่ชือ่กนัวา่เป็นตน้ก�ำเนิดของแมน่�้ำคงคาในประเทศ
อนิเดยีในปัจจบุนั  เทพปกรณมั “อากาศคงคา” จงึเป็นเทพปกรณมัทีบ่รรยายคณุลกัษณะ
ของการเป็นทัง้ “ผูก้กัเกบ็น�้ำ” และ“ผูม้อบน�้ำให”้ ดงัทีค่เูปอรก์ลา่วครบทัง้สองประการ 
อกีทัง้เป็นทีม่าของพระนาม “คงคาธร” อกีพระนามหน่ึงของพระศวิะ ซึง่พระบาทสมเดจ็
พระมงกุฎเกลา้เจา้อยูห่วัทรงกลา่วถงึวา่ “เมือ่พระคงคาจะลงจากสวรรคม์าสูม่นุษยภมู ิ
พระอศิวรเกรงว่าน�้ำจะท่วมโลกหมด จงึเอาเกศาท�ำนบกัน้ไว ้  จงึไดน้ามว่าคงคาธร” 
(Phra Bat Somdet Phra Poramentharamaha Vajiravudh Phra Mongkut Klao Chao 
Yu Hua, 2013: 73)
	 2. พระศิวะในฐานะเทพแห่งความอดุมสมบรูณ์
	 คเูปอรก์ลา่วถงึความหมายของงใูนแงค่วามอุดมสมบรูณ์วา่ งเูป็นสญัลกัษณ์ของ
พลงัของการสบืพนัธห์รอืการใหก้�ำเนิดของผนืแผน่ดนิ (Cooper, 2015: 147) เน่ืองจาก
งมูคีวามสมัพนัธใ์กลช้ดิกบัแผน่ดนิ คุณลกัษณะของความอุดมสมบรูณ์ในความหมาย



งูในฐานะสญัลกัษณ์ส่ือคณุลกัษณะของพระศิวะ

10

บารนี บญุทรง

ของการสบืพนัธุห์รอืการใหก้�ำเนิดน้ีสอดคลอ้งอย่างยิง่กบัศวิลงึก์ สญัลกัษณ์อกีอย่าง
หน่ึงของพระศวิะ โดยปกตลิงึก์หรอืศวิลงึก์มกัปรากฏคู่กบัโยนีเพื่อเป็นเครื่องหมาย
แทนอวยัวะแหง่การก่อก�ำเนิดของชายและหญงิ (Wilkins, 2012: 233) ซมิเมอรอ์ธบิาย                   
ความหมายของศวิลงึกแ์ละโยนีไวว้า่ “ศวิลงึกห์มายถงึพลงังานแหง่การสรา้งในลกัษณะ
ของเพศชายของพระศวิ...ในฐานะพลงังานแห่งการสร้างในลกัษณะของเพศชายน้ี                  
บ่อยครัง้ทีศ่วิลงึกจ์ะถกูน�ำไปเชือ่มโยงกบัสญัลกัษณ์พืน้ฐานของพลงังานแหง่การสรา้ง
ในลกัษณะของเพศหญงิ [ซึง่เรยีกวา่] โยนี ทัง้สองท�ำหน้าทีเ่ป็นสญัลกัษณ์ของการรวม
เป็นหน่ึงเพือ่สรา้งสรรค ์ใหก้�ำเนิดและรกัษาชวีติของจกัรวาลใหด้�ำรงอยู”่ (Zimmer cited 
in Boonsong, 2015: 271)
	 สิง่ที่น่าสนใจอีกประการหน่ึงคือ พระศิวะยงัมีสญัลกัษณ์ประจ�ำพระองค ์             
อีกสองสิ่งที่กล่าวกันว่าเป็นเครื่องหมายแทนความอุดมสมบูรณ์เช่นกัน นัน่คือ                    
โคและพระจนัทร์เสี้ยว ลิทเทิลตนักล่าวว่า “พระองค์ [พระศิวะ] คือเทพเจ้าแห่ง                         
ความอุดมสมบูรณ์ ภาพพจน์ทัว่ไปของความอุดมสมบูรณ์ เช่น งู โค โสม9                                                                                                                            
และพระจนัทรเ์สีย้ว ลว้นเกีย่วขอ้งกบัพระองค”์ (Littleton, 2002: 342) โคในทีน้ี่หมาย
ถงึ โคนนท ิพาหนะของพระศวิะซึง่อนัทีจ่รงิคอืเทพ แต่จ�ำแลงรา่งเป็นโคเพือ่ท�ำหน้าที่
พาหนะของพระศวิะและพระปารวต ี สว่นพระจนัทรเ์สีย้วทีป่รากฏบนมุน่พระเศยีรของ
พระศวิะกค็อืจนัทรเทพ ผูต้อ้งจ�ำแลงกายเป็นจนัทรเ์สีย้วเพือ่ใหส้ามารถตดิตามพระศวิะ
เขา้ไปในเทวสภาได ้(Sor Plynoi, 2012: 39)
	 3. พระศิวะในฐานะเทพผูพิ้ทกัษ์
	 งูในแง่สญัลกัษณ์ของการท�ำหน้าที่พิทกัษ์รกัษานัน้ปรากฏในหลายด้าน 
คูเปอร์กล่าวว่า งูหรือมงักรคือผู้พิทักษ์ธรณีประตู วิหาร สมบัติ และความรู้ใน                                
ศาสตรล์กึลบั (Cooper, 2015: 147) สว่น ส.พลายน้อยกลา่วถงึนาคในฐานะผูพ้ทิกัษ์
รกัษาว่า มนีาคกลุ่มหน่ึงเรยีกว่านาคสวรรค ์ ท�ำหน้าทีเ่ฝ้าวมิานเทวดา นาคอกีกลุ่ม
หน่ึงเรยีกวา่นาคโลกบาล มหีน้าทีร่กัษาแมน่�้ำล�ำธาร และนาคอกีกลุม่หน่ึงมหีน้าทีร่กัษา
ขมุทรพัย ์(Sor Plynoi, 2009: 206-207) จงึเหน็ไดว้า่หน้าทีผู่พ้ทิกัษเ์ป็นบทบาทหน้าที่
หน่ึงของง ู แต่สิง่ทีง่พูทิกัษร์กัษาแตกต่างกนั

	 ส�ำหรบัความเกี่ยวขอ้งระหว่างความหมายของงูในแง่ผูพ้ทิกัษ์กบัพระศวิะ           

มกีารกลา่วถงึตัง้แต่สมยัพระเวท โดยกลา่ววา่ชาวอนิเดยีบชูาพระรทุระเพือ่ขอใหต้นเอง

รอดพน้จากเหตุการณ์เลวรา้ย และพระรุทระยงัเป็นผูป้ระทานพร ท�ำใหค้นและสตัว ์       

มคีวามเป็นอยูท่ีด่ ี (Macdonell, 2012: 76)   ต่อมาเมือ่พระรุทระเป็นทีรู่จ้กัแพรห่ลาย                                                                                                                   

ในพระนามพระศวิะ เทพปกรณัมหลายตอนกเ็ล่าถงึเรื่องราวทีพ่ระองค์ทรงปกป้อง

	 9อนัทีจ่รงิ อาจกลา่วไดว้า่โสมกเ็ป็นหน่ึงในสญัลกัษณ์ของพระศวิะเชน่กนั  เน่ืองจากศาสนา

พราหมณ์-ฮนิดเูชือ่มโยงโสมเทพกบัพระจนัทรว์า่เป็นเทพเจา้องคเ์ดยีวกนั



11

ปีที ่38 ฉบบัที ่2 พ.ศ. 2561วารสารมหาวทิยาลยัศลิปากร

คุม้ครองโลกและสรรพสิง่ ตวัอยา่งหน่ึงไดแ้ก่ การทีพ่ระองคท์รงใชพ้ระเศยีรรองรบักระแส
ของพระคงคาดงัปรากฏในเทพปกรณมัตอนอากาศคงคาดงัทีก่ลา่วถงึแลว้ นอกจากนัน้
ยงัมเีทพปกรณมัตอน “อสรุนิทรราห”ู ทีเ่ลา่ถงึการใหพ้ระศวิะทรงเสยีสละดืม่พษิทีเ่กดิ
จากการกวนเกษยีรสมุทร กล่าวโดยย่อคอืในสมยัหน่ึงพระอนิทรไ์ม่อาจสูอ้�ำนาจของ                                                                                                               
ฝ่ายอสูรได ้  พระวษิณุจงึทรงแนะใหเ้หล่าเทพเทวดาชกัชวนอสูรท�ำพธิกีวนเกษียร
สมุทรเพื่อใหไ้ดน้�้ำทพิยห์รอืน�้ำอมฤต ซึง่ผูด้ ื่มน�้ำทพิยน้ี์จะเป็นอมตะ การกวนเกษยีร
สมุทรน้ีใชพ้ญาวาสุกพินัรอบเขามนัทรต่างเชอืก แต่เวลาผ่านไปนับพนัปีกย็งัไม่ได ้                             
น�้ำทพิยด์งัประสงค ์ พญาวาสุกซิึง่เจบ็ปวดทรมานจากการถูกชกัลากมานานแสนนาน
ทนไมไ่หว พน่พษิรา้ยออกมา ศกัดิศ์ร ีแยม้นดัดากลา่วถงึความตอนน้ีวา่ “พญานาคผูม้ ี
รา่งใหญ่มหมึากพ็น่พษิรา้ยเป็นไฟกรดออกมา ควนัพษิมหาศาลอนัพลุง่ออกมาไมข่าด
ระยะนัน้มลีกัษณะดงัภเูขาไฟระเบดิมดืคลุม้ไปทัง้จกัรวาลและความแรงรอ้นสดุประมาณ
นัน้กแ็ผดเผาจะท�ำลายสวรรคแ์ละโลกใหพ้นิาศย่อยยบัเป็นภสัมธุลลีง ...ทนัใดนัน้เอง                  
พระอศิวรมหาเทพกเ็สดจ็มาปรากฏพระองค ์ณ ทีน่ัน้ และดว้ยพระทยัอนัเป่ียมดว้ย
ความเมตตากรณุาต่อสตัวโ์ลกและชวีติทัง้หลายในพภิพ พระผูเ้ป็นเจา้กต็ดัสนิพระทยั                 
อา้พระโอษฐอ์อกดดูกลนืพษิรา้ยเขา้สูพ่ระกายทนัท ีก่อนทีโ่ลกและสวรรคจ์ะแตกท�ำลาย” 
(Yaemnadda, 2004: 407-408) เทพปกรณมัตอนน้ีแสดงใหเ้หน็วา่พระศวิะทรงพทิกัษ์
ปกป้องมนุษย ์เทพเจา้ และสรรพสิง่ทัง้หลายใหร้อดพน้จากอนัตราย ทรงท�ำแมก้ระทัง่
รบัพษิรา้ยแรงไวเ้สยีเอง 
	 ลกัษณะเด่นอกีประการหน่ึงเกีย่วกบัพระศวิะคอื พระองคจ์ะใหก้ารปกป้อง
คุม้ครองผูท้ีม่คีวามศรทัธาในพระองคอ์ยา่งมัน่คง ดงัตวัอยา่งในเทพปกรณมัตอนหน่ึง 
อสรูชือ่ ภมีะไดร้บัพรจากพระราม จงึเกดิความก�ำเรบิเสบิสาน และยดึอ�ำนาจกษตัรยิแ์หง่              
นครกามรปู อสรูภมีะจบักษตัรยิแ์หง่กามรปูล่ามโซ่ขงัไวใ้นคุก แต่ถงึอยา่งนัน้กษตัรยิ์
แหง่กามรปูกย็งัคงใชด้นิในคกุปัน้เป็นศวิลงึกแ์ละบชูาพระศวิะมไิดข้าด ผูค้มุเหน็ดงันัน้
กไ็ปรายงานอสรูภมีะ อสรูภมีะมาสอบถามจนทราบวา่กษตัรยิแ์หง่กามรปูบชูาพระศวิะ 
จงึหวัเราะเยาะและกล่าวว่าพระศวิะไม่สามารถช่วยอะไรใครได ้ พระองคเ์คยเป็นขา้                                                                                                               
รบัใชข้องทศกณัฑ ์ซึง่เป็นลงุของอสรูภมีะเสยีดว้ยซ�้ำ  อสรูภมีะทา้ใหก้ษตัรยิแ์หง่กามรปู
เรยีกพระศวิะมาต่อสูก้บัตน  กษตัรยิแ์หง่กามรปูตอบวา่พระองคน์ัน้ต�่ำตอ้ยไมอ่าจเรยีก
พระศวิะมาได ้  แต่เชือ่แน่วา่พระศวิะไมท่อดทิง้พระองคอ์ยา่งแน่นอน   อสรูภมีะไดย้นิ           
ดงันัน้กโ็กรธจดัเงือ้ดาบจะฟันศวิลงึกท์ีก่ษตัรยิแ์หง่กามรปูปัน้ไวบ้ชูา  ทนัใดนัน้พระศวิะ
กป็รากฏกายขึน้และตรสัวา่ “เราคอือศิวร ผูป้กป้องผูท้ีเ่คารพบชูาเรา” แลว้พระศวิะกล็มื
พระเนตรทีส่าม ก�ำจดัอสรูภมีะและบรวิารจนสิน้ (Wilkins, 2012: 234-235)  ตวัอยา่ง
เทพปกรณมัทีก่ลา่วมาแสดงใหเ้หน็วา่ พระศวิะมไิดท้รงเป็นผูพ้ทิกัษร์กัษาเฉพาะบุคคล
ใดบุคคลหน่ึง หรอืเฉพาะผูท้ีเ่คารพบชูาพระองคเ์ทา่นัน้  แต่ยงัมพีระเมตตาปกปักษร์กัษา
สรรพสิง่ในโลกและจกัรวาลใหอ้ยูร่อดปลอดภยัเมือ่มอีนัตรายอกีดว้ย



งูในฐานะสญัลกัษณ์ส่ือคณุลกัษณะของพระศิวะ

12

บารนี บญุทรง

	 4. พระศิวะในฐานะเทพผูป้ระทานชีวิตใหม่
	 งเูป็นสตัวท์ีม่ลีกัษณะพเิศษคอืมกีารลอกคราบ ราวกบัเป็นการตายและการ
เกดิใหม่ ไฮนรชิ ซมิเมอร ์ กล่าวถงึการลอกคราบของงูว่าท�ำใหม้นัฟ้ืนคนืพละก�ำลงั
อกีครัง้ (Zimmer, 1992: 75) และโจเซฟ แคมพเ์บลล ์กลา่วถงึการลอกคราบของงวูา่                     
“งูลอกคราบของมนัเพื่อที่จะเวยีนว่ายตายเกดิ” แต่ยงัมอีกีภาพพจน์หน่ึงที่สะท้อน
สจัธรรมเรื่องการเวยีนว่ายตายเกดิด้วยรูปของงู นัน่คอืงูในรูปลกัษณ์วงกลมที่กลนื                                                                               
กินหางของตนเอง ซึ่งแคมพ์เบลล์อธิบายว่า “นัน่คือภาพของชีวิต ชีวิตนัน้สละ                                                      
ชัว่อายหุน่ึง แลว้กอ็กีชัว่อายหุน่ึง เพือ่ทีจ่ะไดเ้วยีนวา่ยตายเกดิ” (Campbell, 2008: 88-
89)  ค�ำกลา่วของทัง้ซมิเมอรแ์ละแคมพเ์บลลจ์งึสอดคลอ้งกบัความหมายในแงส่ญัลกัษณ์
ของงใูนดา้นการฟ้ืนคนืชพีหรอืการเกดิใหม่
	 เทพปกรณัมเกี่ยวกบัการท�ำให้ฟ้ืนคืนชีพที่เกี่ยวข้องกบัพระศิวะปรากฏ
ตวัอย่างในเหตุการณ์ครัง้หน่ึง ขณะทีพ่ระปารวตเีสดจ็มาดา้นหลงัของพระศวิะ แลว้
ทรงแกลง้ใชพ้ระหตัถปิ์ดพระเนตรทัง้สองของพระศวิะ เมือ่พระเนตรทัง้สองปิดลง โลก
กต็กอยู่ในความมดืมดิ เกดิความสบัสนอลหม่าน ทนัใดนัน้กบ็งัเกดิพระเนตรทีส่าม
บนพระนลาฏของพระองค์แต่เมื่อพระเนตรทีส่ามลมืขึน้ กเ็กดิเปลวไฟพุ่งออกไปใน                              
ความมดืมดิ เผาหมิาลยั รวมทัง้สรรพสตัวท์ัง้หลายเป็นเถา้ถ่าน พระปารวตทีรงขอ 
พระเมตตาจากพระสวามใีหค้นืชวีติทา้วหมิวตั หรอืหมิาลยัซึง่เป็นพระบดิาของพระองค ์                                                                                                                      
พระศวิะจงึทรงบนัดาลใหภ้เูขาหมิาลยัและสรรพสตัวค์นืชวีติอกีครัง้ (Littleton, 2002: 
343)
	 นอกจากน้ี ยงัมีเทพปกรณัมอีกตอนหน่ึงซึ่งชี้ให้เห็นว่าพระศิวะคือเทพ                   
ผูป้ระทานชวีติใหม ่ หรอืเทพแหง่การชุบชวีติ เน่ืองจากพระองคม์มีนตรว์เิศษสามารถ
ชบุชวีติคนตายใหฟ้ื้นคนืได ้ มนตรน้ี์มชีือ่วา่มนตรม์ฤตสญัชวีนีิ ซึง่พระศวิะประทานให ้                                                                                                                 
พระศุกร ์ คุรุของเหล่าอสรู ดงัความวา่ “นบัแต่น้ีไป เจา้จงเป็นผูรู้ม้นตรช์ุบชวีติผูต้าย                                                                                                                    
ให้ฟ้ืน อันมีชื่อว่ามนตร์มฤตสัญชีวินี มนตร์น้ีข้ามอบให้เจ้าแต่ผู้เดียวเท่านัน้” 
(Yaemnadda, 2004: 281) พระศุกร์เคยใช้มนตร์มฤตสญัชีวินีชุบชีวิตของกจะ                          
ผูเ้ป็นบุตรเขยถงึ 3 ครัง้ และจ�ำยอมถ่ายทอดมนตรว์เิศษน้ีแก่กจะ เพือ่ใหก้จะชบุชวีติ           
พระศุกรค์รัง้หน่ึง (Yaemnadda, 2004: 24-25)  พระศวิะจงึเป็นเทพทีส่ามารถประทาน
ชวีติใหม่ไดท้ัง้ดว้ยการกระท�ำของพระองคเ์อง และดว้ยมนตรว์เิศษทีพ่ระองคเ์ป็นผู้
ประทาน
	 5. พระศิวะในฐานะเทพแห่งการรกัษาเยียวยา
	 งูเป็นสญัลกัษณ์แทนการรกัษาเยยีวยามาตัง้แต่อดตีกาล เทพปกรณัมกรกี             
มเีทพเจา้พระองคห์น่ึงพระนามวา่ แอสเคลปิอุส (Asclepius) โอรสของเทพเจา้อพอลโล  
พระองคไ์ดร้บัพรสวรรคด์า้นการรกัษาเยยีวยามาจากพระบดิา เทพเจา้แอสเคลปิอุสม ี         
งเูลือ้ยพนัคทาเป็นสญัลกัษณ์ประจ�ำพระองค ์(Biedermann, 1994: 19) แต่ก่อนหน้านัน้ 



13

ปีที ่38 ฉบบัที ่2 พ.ศ. 2561วารสารมหาวทิยาลยัศลิปากร

เทพปกรณมัของเมโสโปเตเมยีกม็เีทพเจา้แหง่การรกัษาเยยีวยา มพีระนามวา่นินกชิซดิา 
(Ningishzida) ซึง่มสีญัลกัษณ์ประจ�ำพระองคเ์ป็นงเูชน่เดยีวกนั (Zimmer, 1992: 74)  
ในปัจจุบนัสญัลกัษณ์รูปงเูลื้อยพนัคทายงัคงใชก้นัอย่างแพร่หลายในฐานะสญัลกัษณ์
ทางการแพทยใ์นหลายประเทศ รวมทัง้ในประเทศไทย
                   ส�ำหรบัพระศวิะในบทบาทของเทพแหง่การรกัษาเยยีวยานัน้มกีารกลา่วถงึ
มาตัง้แต่สมยัพระเวท แมค็โดเนลล์กล่าวถงึความสามารถในการรกัษาเยยีวยาของ                   
พระรุทระว่า “พระองค์คอืแพทย์ทีย่ ิง่ใหญ่ทีสุ่ดในบรรดาแพทย์ทัง้หลาย... พระองค์
ประทานการรกัษา พระองคค์วบคุมการรกัษาเยยีวยาทุกอย่าง   และทรงมยีานับพนั              
ในพระหตัถข์องพระองคค์อืยาทีท่รงเลอืกแลว้ และหตัถข์องพระองคใ์หท้ัง้การบ�ำรงุและ
การเยยีวยา” ความสามารถในการรกัษาของพระองคไ์มไ่ดค้รอบคลุมเฉพาะการรกัษา
มนุษย ์แต่ยงัรวมถงึสตัว ์โดยเฉพาะโคกระบอื ผูท้ีต่อ้งการใหโ้คกระบอืของตนหายจาก
อาการเจบ็ป่วยหรอืตอ้งการป้องกนัโคกระบอืของตนไมใ่หเ้กดิโรคภยัจงึมกัถวายเครือ่ง
บวงสรวงแดพ่ระรทุระ (Macdonell, 2012: 76) 
	 สว่นพระศวิะในพระภาคทีเ่ป็นผูร้กัษามพีระนามวา่ “ปัญจานนะ” ทรงปรากฏ
ในรปูลกัษณ์ทีม่พีระพกัตร ์ 5 พระพกัตร ์ (Wilkins, 2012: 236) และนอกจากจะเคย
ประทานมนตรม์ฤตสญัชวีนีิแก่พระศุกร ์พระศวิะยงัมยีาวเิศษชนิดหน่ึงซึง่เปรยีบไดก้บัน�้ำ
อมฤตพระองคเ์คยทรงมอบต�ำรายาน้ีใหแ้ก่นาคารชนุ มนุษยผ์ูม้คีวามซือ่สตัย ์ไมล่ะโมบ                  
มคีวามศรทัธาในพระศวิะอย่างมัน่คงเสมอมา ดงัความว่า “พ่อ [พระศวิะ] จะใหว้ชิา                                                                                  
พเิศษสุดแก่เจา้ วชิาน้ีเรยีกว่ารสายนสทิธ ิ เป็นต�ำรายาทพิย์ ซึ่งเมื่อปรุงส�ำเรจ็แลว้
จะมสีภาพเป็นน�้ำอมฤต เมือ่เสพแลว้จกัมอีายุ ยนืนาน ทรงความเป็นอมตะตลอดไป                                         
ไม่รู้จ ักแก่ และไม่รู้จ ักตาย” นาคารชุนเคยทดลองผสมยาวิเศษน้ี แต่เน่ืองจาก                                                                                      
ขาดส่วนผสมไปหน่ึงอย่างคือหยาดรศัมีพระจนัทร์ จึงท�ำให้ยาวิเศษมีฤทธิท์�ำให ้                  
อายยุนืนานหลายรอ้ยปี แต่ไมถ่งึกบัเป็นอมตะ (Yaemnadda, 2004: 669-671)  
	 6. พระศิวะในฐานะเทพแห่งภตูผีปีศาจ
	 คงไมอ่าจปฏเิสธไดว้า่ งใูนฐานะสญัลกัษณ์ของปีศาจ และความชัว่รา้ยทัง้หลาย
มทีีม่าส่วนหน่ึงจากภาพพจน์ของงใูนเทพปกรณมัของครสิตศ์าสนา ซึง่กล่าวว่างเูป็น                                                                                                              
ผูล้่อลวงอดมักบัอฟีใหก้นิผลไมต้อ้งหา้มจากตน้ไมแ้ห่งความรูใ้นสวนสวรรค ์ ซึง่เป็น
ทีม่าของบาปเริม่แรก และเป็นเหตุใหพ้ระเจา้ขบัไลท่ัง้สองพน้จากสวนอเีดน็ (Thailand 
Bible Society, 2006: 4-6) อยา่งไรกด็ ีคเูปอรเ์สนอแนวคดิทีไ่มเ่กีย่วขอ้งกบัเทพปกรณมั
ในครสิตศ์าสนา แต่อาจเป็นเหตุทีท่�ำใหม้นุษยเ์ชือ่มโยงงกูบัปีศาจ และสิง่ชัว่รา้ยไวว้า่
เป็นเพราะงอูาศยัอยูใ่ตด้นิ จงึมคีวามเกีย่วพนักบัดนิแดนใตพ้ภิพ สามารถเขา้ถงึพลงั                  
และมนตรว์เิศษของคนตายได ้แนวคดิอกีอยา่งหน่ึงคอื งผูกูพนักบัผนืแผน่ดนิ จงึเทา่กบั
เป็นศตัรูกบัพระอาทติย์ รวมทัง้พลงัอ�ำนาจแห่งจติวญิญาณ งูจงึเป็นสญัลกัษณ์ของ
อ�ำนาจมดืของมนุษย ์(Cooper, 2015: 147)



งูในฐานะสญัลกัษณ์ส่ือคณุลกัษณะของพระศิวะ

14

บารนี บญุทรง

	 ไมว่่าความเชื่อว่างคูอืสญัลกัษณ์ของปีศาจและความชัว่รา้ยจะมทีีม่าอย่างไร 
การตคีวามเชน่น้ีกส็อดคลอ้งกบัคณุลกัษณะประการหน่ึงของพระศวิะในฐานะเทพแหง่
ภตูผปีีศาจ สมยัทีพ่ระองคถ์กูขานพระนามวา่รทุระนัน้ กลา่วกนัวา่บางครัง้พระองคถ์กู
เรยีกว่าอสรูผูย้ ิง่ใหญ่แห่งสวรรค ์ และนักวชิาการบางส่วนมทีศันะว่าเดมิพระรุทระคอื
เจา้แหง่วญิญาณของคนตาย (Macdonell, 2012: 75, 77) ต่อมาเมือ่พระองคเ์ป็นทีรู่จ้กั
ในพระนามศวิะกก็ลา่วกนัวา่พระองคเ์ป็นเจา้แหง่ภตูเน่ืองจาก “พระอศิวรโปรดอยูต่าม
สุสานหรอืทีเ่ผาศพ และมผีเีป็นบรวิาร จงึเรยีกว่าพระภูเตศวร” (Phra Bat Somdet 
Phra Poramentharamaha Vajiravudh Phra Mongkut Klao Chao Yu Hua, 2013: 
70) วลิคนิส์อธบิายลกัษณะของพระศวิะเพิม่เตมิว่า พระองค์มสีรอ้ยพระศอท�ำจาก                    
หวักะโหลก และมผีูต้ดิตามเป็นบรรดาภตู ผ ีปีศาจ แมม่ด ภตูน้อย และวญิญาณชัว่รา้ย” 
(Wilkins, 2012: 232) จงึไมน่่าแปลกแต่อยา่งใดทีจ่ะมผีูก้ลา่ววา่พระศวิะเป็นเจา้แหง่ภตู
	 อย่างไรก็ดี แนวคิดเกี่ยวกับภูตผีปีศาจของชาวฮินดูอาจไม่เหมือนกับ
ของชาวตะวนัตก เน่ืองจากชาวฮนิดูเชื่อในทวภิาวะ กล่าวคอืทุกสิง่ล้วนมสีองด้าน                              
ดงัที่ซมิเมอร์อธบิายว่า “น่ีคอืการผสมผสานที่คุ้นเคยส�ำหรบัความคดิของชาวฮนิด ู             
ซึง่บนัทกึไวใ้นศลิปะฮนิด ูพวกเขาเขา้ใจวา่น่ีคอืการส�ำแดงของพระมหาเทพ ซึง่ในองค์
รวมแลว้ประกอบดว้ยสิง่ดงีามและสิง่เลวรา้ยทัง้หมด สิง่ทีง่ดงามและสิง่น่าสะพรงึกลวั
ทัง้หมด สิง่ทีน่่ายนิดแีละสิง่ทีเ่จบ็ปวดทัง้หมดในชวีติของเรา” (Zimmer, 1992: 174)        
ค�ำกล่าวของซมิเมอรส์อดคลอ้งกบัค�ำตรสัของพระศวิะในเทพปกรณมัตอนทีพ่ระองค์
ทรงมอบหมายใหพ้ระศุกรเ์ป็นครขูองอสรูทัง้หลาย ในลกัษณะเดยีวกบัทีพ่ระพฤหสับดี
เป็นครขูองเทพเจา้ทัง้หลาย พระศวิะทรงอธบิายสาเหตุของการมอบภารกจิดงักลา่วแก่                                                                                                                             
พระศุกรว์า่ “เหตุทีข่า้ตัง้ใหเ้จา้เป็นอาจารยใ์หญ่ของอสรูทัง้หลายกเ็พือ่ดแูลชีแ้จงความ
ถกูตอ้ง และความดงีามแก่เขาเหลา่นัน้ เพือ่จะไดล้ดหยอ่นผอ่นคลายการท�ำผดิท�ำบาป                     
จะไดไ้มถ่กูฆา่ถกูท�ำลายโดยใชเ่หตุ เพราะในหมูอ่สรูทัง้หลายนัน้ทีช่ ัว่กม็ทีีด่กีป็รากฏ” 
(Yaemnadda, 2004: 281) ภตูผปีีศาจในเทพปกรณมัศาสนาพราหมณ์-ฮนิดจูงึไมไ่ดเ้ป็น
ภาพสะทอ้นของความชัว่รา้ยอยา่งสิน้เชงิทีต่อ้งก�ำจดัในความหมายเดยีวกบัพระคมัภรี์
ไบเบลิเสยีทเีดยีว แต่เป็นอกีดา้นหน่ึงของค�ำสอนเกีย่วกบัทวภิาวะ กลา่วคอืธรรมชาติ
ลว้นมสีองดา้น มมีดืยอ่มมสีว่าง มดียีอ่มมเีลว เมือ่มเีทพจงึตอ้งมภีูตผปีีศาจหรอืมาร 
เพือ่สรา้งความสมดลุซึง่กนัและกนั 
	 7. พระศิวะในฐานะเทพแห่งปัญญา
	 ความหมายเชงิสญัลกัษณ์ของงปูระการที ่7 คอืปัญญาและความรู ้ซึง่ปัญญา
ความรูน้ี้อาจไมใ่ชเ่รือ่งโดยทัว่ไป  แต่เป็นปัญญาหรอืความรูท้ีย่ ิง่ใหญ่ ปัญญาหรอืความรู้
ทีเ่กบ็ง�ำซ่อนเรน้ไว ้(Cooper, 2015: 55, 149)  สาเหตุประการหน่ึงทีท่�ำใหง้เูป็นสญัลกัษณ์
ของปัญญาและความรู ้อาจเป็นเพราะงเูป็นสตัวท์ีอ่ยูคู่ก่บัโลกและมนุษยชาตมิาตัง้แต่สมยั
บรรพกาล ยิง่ไปกวา่นัน้งยูงัเป็นสญัลกัษณ์ของการคงอยูช่ ัว่นิจนิรนัดร ์ (Biedermann, 



15

ปีที ่38 ฉบบัที ่2 พ.ศ. 2561วารสารมหาวทิยาลยัศลิปากร

1994: 311, 313) จงึน่าจะสัง่สมประสบการณ์ต่างๆ มากมายนบัไมถ่ว้น อนัเป็นทีม่าของ
ปัญญาความรูด้งักล่าว ซึง่สอดคลอ้งกบัคุณลกัษณะอกีขอ้หน่ึงของพระศวิะ เน่ืองจาก
พระองคไ์ดร้บัการกลา่วขานวา่ทรงเป็นเทพแหง่ปัญญามาตัง้แต่สมยัพระเวท ดงัปรากฏ
ความในเอกสารของแมค็โดเนลลก์ล่าวถงึพระรุทระว่า ทรงเป็นเทพเจา้ทีม่สีตปัิญญา           
และฉลาดสขุมุ (Macdonell, 2012: 75)   ต่อมาเมือ่พระองคถ์ูกเรยีกขานพระนามวา่ 
“ศวิะ” กป็รากฏพระองคใ์นรปูลกัษณ์ของโยค ี นุ่งห่มหนังสตัว ์ โปรดการบ�ำเพญ็ตบะ                  
อยู่ตามป่าเขา ซึ่งการบ�ำเพ็ญตบะท�ำสมาธิของพระองค์น�ำไปสู่ความรู้อันสูงสุด                                                                                                                  
ทางจติวญิญาณ (Wilkins, 2012: 225)   สญัลกัษณ์ประการหน่ึงทีแ่สดงถงึการเป็น         
ผูม้ปัีญญาสูงส่งของพระศวิะคอื พระเนตรทีส่ามบนพระนลาฏ ซึ่งหากเปรยีบเทยีบ
กบัต�ำแหน่งของจกัระทัง้ 7 ของศาสนาพราหมณ์-ฮนิด ู พระเนตรทีส่ามอยูใ่นต�ำแหน่ง               
จกัระที ่6 เรยีกวา่ “อาชณะ” ซึง่เป็นจดุศนูยก์ลางของการรูแ้จง้ (Zimmer, 1992: 180) 
หรอือาจเรยีกอีกอย่างว่า “ตาใน” หมายถึงการได้ความรู้จากการพจิารณาด้านใน                                                                                        
เอ็ดการ์ เคย์ซีกล่าวถึงจกัระที่ 6 ไว้ว่าถ้ามนุษย์ท�ำสมาธจินจติพฒันามาถึงระดบั
ของจกัระที ่ 6 กจ็ะจดจ�ำทุกสิง่ทุกอย่างทีผ่่านมาได ้ สามารถจดจ�ำยอ้นกลบัไปไดถ้งึ                                                                         
แหลง่ทีม่าในตอนตน้ (The Source)   เมือ่ถงึตอนนัน้ดวงวญิญาณกจ็ะไดค้วามรูท้ ัง้หมด
จากภายใน  ไมจ่�ำเป็นตอ้งแสวงหาไปทัว่โลกเพือ่หาค�ำตอบของปรศินาแหง่ชวีติ (Grant, 
2014: 192-193)   
	 เทพปกรณัมในศาสนาพราหมณ์-ฮินดูกล่าวถึงพระศิวะในฐานะเทพผู้มี
ปัญญาสงูสง่ไวห้ลายตอน ตวัอยา่งเช่น ครัง้ทีพ่ระสตสีิน้พระชนมแ์ละประสตูใิหมเ่ป็น                        
พระปารวต ีธดิาของทา้วหมิวตักบัพระนางเมนา และไดพ้บรกักบัพระศวิะอกีครัง้หน่ึงนัน้  
พระศวิะมพีระประสงคจ์ะสอนพระเวทแก่พระชายาเพือ่ใหท้รงมคีวามเขา้ใจในพระเวท                         
อย่างลกึซึ้ง ดงัความว่า “ความรูใ้นศาสตรอ์นัลกึซึ้งสุดหยัง่เช่นคมัภรีพ์ระเวทนัน้เป็น
เรื่องทีล่ี้ลบั เขา้ใจไดย้ากยิง่ อนัใครๆ ไม่อาจอธบิายได ้ พระศวิะเป็นเจา้จงึตรสัให ้                                                                                                  
พระเทวมีานัง่เฉพาะพระพกัตร ์ และเริม่สอนพระเวทอนัศกัดิส์ทิธิ ์ โดยเริม่ตัง้แต่บท             
เบื้องต้น คือก�ำเนิดของสากลจกัรวาล แล้วด�ำเนินไปสู่บทเบื้องปลายตามล�ำดบั                                                                                                                   
อนัประกอบดว้ยปรชัญานานาสาขาทีก่วา้งขวางและลกึซึง้ขึน้ทกุท”ี (Yaemnadda, 2004: 
229) 
	 อกีตอนหน่ึง พระศวิะตรสักบัรต ี ชายาของพระกามเทพซึ่งโศกเศรา้คดิถงึ                
พระกามเทพผูถู้กพระเนตรทีส่ามของพระศวิะเผาจนมอดไหมม้ลายหายไป เกีย่วกบั
มายาว่า “ทุกสิง่ทุกอย่างในโลกลว้นเป็นมายา ขา้ท�ำใหม้นัเกดิขึน้เพื่อช่วยใหทุ้กชวีติ
ด�ำเนินไปตามบทบาทของมนั จะสุข จะทุกข ์ จะสมหวงั จะชื่นฉ�่ำ  จะคร�่ำครวญหวน
ไหป้านใด กเ็ป็นเรือ่งทีท่กุผูท้กุนามจะตอ้งประสบจะตอ้งเผชญิกบัมนั รูแ้จง้แทงตลอด          
มายาเมื่อใด เมื่อนัน้กถ็งึความหลุดพน้ทุกขช์ัว่นิรนัดร” (Yaemnadda, 2004: 835)  
ตวัอย่างจากเทพปกรณัมดงักล่าวมาแสดงใหเ้หน็ว่าพระศวิะทรงเป็นผูม้คีวามรอบรู ้          



งูในฐานะสญัลกัษณ์ส่ือคณุลกัษณะของพระศิวะ

16

บารนี บญุทรง

มสีตปัิญญา ไม่เพยีงเฉพาะทางโลก แต่ในทางธรรมดว้ย อกีทัง้ทรงกระท�ำตนเป็น                                                                                                                      
แบบอย่างให้เหล่าผู้แสวงหาปัญญาอันสูงสุดในทางธรรม ดังที่พระบาทสมเด็จ
พระมงกุฎเกลา้เจา้อยู่หวัทรงกล่าวว่า “พระอศิวรทรงเป็นมหาโยค ี เป็นทีมุ่่งแห่งจติ
ของพราหมณ์ทัง้ปวงในทางสมถะภาวนาและเขา้ฌานสมาธ ิเป็นยอดแหง่ธรรมปัญญา”  
(Phra Bat Somdet Phra Poramentharamaha Vajiravudh Phra Mongkut Klao Chao 
Yu Hua, 2013: 72)
	 8. พระศิวะในฐานะเทพผูมี้พลานุภาพ
	 ความหมายเชงิสญัลกัษณ์ของงปูระการสุดทา้ยในงานวจิยัชิน้น้ีคอื พลงัและ
ความแขง็แกร่ง ตวัอย่างของการใชร้ปูลกัษณ์งแูทนพลงัอ�ำนาจ ไดแ้ก่ เครื่องประดบั           
พระเศยีรของฟาโรหใ์นอยีปิตส์มยัโบราณ จะตอ้งมสีญัลกัษณ์งอูยูด่า้นหน้าของมงกุฎ 
จุดมุง่หมายกค็อืเพือ่ใหง้นูัน้พน่พษิใสผู่ใ้ดกต็ามทีมุ่ง่รา้ยต่อฟาโรห ์ เน่ืองจากพษิของง ู                     
มพีลานุภาพในการท�ำอนัตรายสงูมาก (Biedermann, 1994: 311) อกีตวัอย่างหน่ึง 
ไดแ้ก่ เทพปกรณมันอรส์ ซึง่มงียูกัษเ์จอรม์นุกนัด ์ล�ำตวัใหญ่โตมโหฬารขนาดพนัรอบ
โลกได ้ งยูกัษ์ตวัน้ีเป็นศตัรสู�ำคญัของเหล่าเทพเจา้ และในตอนทา้ยมนัสามารถปลดิ
ชวีติ เทพเจา้ธอร ์ผูซ้ึง่ไดช้ือ่วา่เป็นเทพเจา้ทีม่พีละก�ำลงัสงูสดุในบรรดาเทพเจา้แหง่เทพ                     
ปกรณมันอรส์ดว้ยพษิรา้ยของมนั (Colum, 1996: 280-281)
 	 งใูนแงข่องการเป็นสญัลกัษณ์แทนพลงัและความแขง็แกร่ง หรอืกล่าวอกีนยั
หน่ึงคอืพลานุภาพ จงึสอดคลอ้งกบัคุณลกัษณะอกีประการหน่ึงของพระศวิะเน่ืองจาก
พระองคเ์ป็นเทพเจา้ทีแ่ขง็แกร่งทีสุ่ดในบรรดาเทพเจา้ผูแ้ขง็แกร่งทัง้หลาย ไม่มผีูใ้ด
เอาชนะพระองคไ์ดใ้นแงพ่ละก�ำลงั (Macdonell, 2012: 75) ต่อมาในสมยัปรุาณะ พระองค์
ไดร้บัการยกยอ่งสงูขึน้ สถานภาพในเหลา่เทพของพระศวิะสงูยิง่กวา่พระอนิทร ์ซึง่เป็น
ราชาแห่งเทพทัง้ปวง วลิคนิสก์ล่าวไวว้่า “แทนทีจ่ะยงัคงเป็นเพยีงเทพระดบัรองดงัที ่ 
ทรงเป็นในสมยัพระเวท พระรทุระบดบงัรศัมขีองพระอคันี พระวาย ุพระสรุยิะ พระมติระ                                                                                                                   
และพระวรณุอยา่งสิน้เชงิ และถงึแมพ้ระอนิทรจ์ะยงัคงมคีวามส�ำคญัในต�ำนานมหากาพย์
ต่างๆ แต่สถานภาพของพระองคล์ดลงไปอยูร่ะดบัรอง และไมอ่าจแขง่ขนักบัพระรทุระ
ไดไ้มว่า่จะในดา้นอ�ำนาจหรอืเกยีรตยิศ” (Wilkins cited in Boonsong, 2015: 267)            
จงึเหน็ไดว้่าเมื่อถงึสมยัปุราณะ พระศวิะกไ็ดร้บัการกล่าวขานถงึทัง้ในแง่ของเทพผูม้ี
ความแขง็แกรง่และมพีลานุภาพ ไดร้บัการยกยอ่งอยา่งสงูแมใ้นกลุม่เทพดว้ยกนั
          ตวัอยา่งเทพปกรณมัในศาสนาพราหมณ์-ฮนิดทูีแ่สดงใหเ้หน็ความแขง็แกรง่ของ
พระศวิะ ไดแ้ก่ สมยัหน่ึงเมือ่ฤๅษลีทัธมิมีางสากลุม่หน่ึงมคีวามหลงผดิ ไมน่บัถอืเทพเจา้  
ไม่ปฏบิตัตินตามแบบของฤๅษีที่ด ี พระศวิะกบัพระวษิณุจงึทรงจ�ำแลงกายเป็นโยค ี                                                                                                                 
และโยคนีิมาสัง่สอนฤๅษเีหลา่น้ี ตอนแรกเหลา่ฤๅษหีลงรปูอนังดงามของโยคแีละโยคนีิ
ทัง้สองจนท�ำรา้ยกนัเองเพื่อแย่งชงิโยคแีละโยคนีิ แต่ต่อมาเหล่าฤๅษีตระหนักไดว้่า
พวกตนอาจถูกโยคแีละโยคนีิหลอกใหต่้อสูก้นัเอง ฤๅษตีนหน่ึงจงึแปลงกายเป็นชา้ง                 



17

ปีที ่38 ฉบบัที ่2 พ.ศ. 2561วารสารมหาวทิยาลยัศลิปากร

ตวัใหญ่พุ่งเขา้มาท�ำรา้ยพระศวิะซึง่อยู่ในรปูลกัษณ์ของโยค ี แต่พระศวิะทรงปราบได้
อยา่งงา่ยดาย ดงัความวา่ “พระไตรศุลเีหน็ดงันัน้กท็รงเอือ้มพระหตัถม์าควา้งวงชา้งเกเร                                                                                                          
ไวม้ ัน่ ยกขึน้กวดัแกว่งในอากาศแลว้ฟาดลงบนพืน้ดนิโดยแรงเสยีงดงัสนัน่หวัน่ไหว  
จากนัน้พระศวิะเป็นเจ้าก็จบัหนังช้างฉีกกระชากแควกเดยีวหลุดออกมาจากตวัทัง้
ผนื แลว้ทรงเอาหนังชา้งนัน้มานุ่งพนักายเป็นภูษาทรง” ฤๅษอีกีตนเหน็เพื่อนเสยีท ี                                                                                                          
ก็แปลงกายเป็นเสือโคร่งเข้ามาต่อสู้กับพระศิวะ แต่ก็พบชะตากรรมไม่ต่างกัน 
(Yaemnadda, 2004: 349-352) 
                   ในดา้นพลานุภาพ พระศวิะทรงมพีลานุภาพสงูสง่เป็นอยา่งยิง่ โดยเฉพาะ              
เมื่อกล่าวถงึบทบาทของพระองคใ์นฐานะหน่ึงในตรมีูรต ิ ซึ่งประกอบดว้ยพระพรหม  
พระวษิณุ และพระศวิะ บทบาทส�ำคญัของพระศวิะคอืการท�ำลายลา้งโลกและจกัรวาล
เมื่อถงึจุดจบของโลก ไฟแห่งจกัรวาลของพระองคจ์ะท�ำใหทุ้กสิง่เหลอืเพยีงเถ้าถ่าน 
(Zimmer, 1992: 181) ซมิเมอรเ์คยไวด้ว้ยวา่ ในสมยัปรุาณะพระศวิะไดร้บัการยกยอ่ง
ว่ากระท�ำบทบาทของตรมีรูตทิัง้ 3 บทบาท คอืเป็นทัง้ผูส้รา้ง ผูร้กัษา และผูท้�ำลาย 
(Zimmer, 1992: 128) ซึง่อาจไมใ่ชก่ารกลา่วเกนิจรงิเมือ่เปรยีบเทยีบกบัเทพปกรณมั
ตอนหน่ึงทีพ่ระภฤคุ หน่ึงในมานสาบุตรของพระพรหมตอ้งการทราบวา่ในบรรดาเทพ
แหง่ตรมีรูตนิัน้ เทพเจา้พระองคใ์ดเป็นเทพสงูสดุ พระภฤคเุดนิทางไปแสวงหาค�ำตอบ                                     
ด้วยตนเองจนปักใจเชื่อว่าแท้จริงแล้วพระวิษณุคือเทพเจ้าสูงสุดแห่งตรีมูรต ิ                                                                                                                  
แต่พระวษิณุตรสักบัพระภฤควุา่ตรมีรูตทิีเ่ขา้ใจกนัวา่ประกอบดว้ยเทพเจา้ 3 พระองคน์ัน้ 
แทจ้รงิมเีพยีงหน่ึงเดยีว ดงัค�ำตรสัวา่ “มนุษยแ์ละทวยเทพทัง้หลายเขา้ใจเอาเองเผนิๆ                                                                                                            
วา่พระเป็นเจา้นัน้มสีามองค ์ คอืพระพรหม พระศวิะ และเรา แทท้ีจ่รงิพระเจา้มเีพยีง
พระองคเ์ดยีว แต่ทรงปรากฏพระองคใ์นสามลกัษณะ คอืปรากฏพระองคใ์นลกัษณะ         
พระพรหมเพื่อท�ำหน้าทีเ่ป็นพระผูส้รา้ง   ปรากฏพระองคใ์นลกัษณะพระศวิะเพื่อท�ำ
หน้าทีพ่ระผูท้�ำลาย และปรากฏพระองคใ์นลกัษณะพระวษิณุ คอืตวัเรา เพือ่ท�ำหน้าที่
พระผูถ้นอมโลก” (Yaemnadda, 2004: 113-120)  ล�ำพงับทบาทของพระศวิะในฐานะ
ผูท้�ำลายกน็ับว่ายิง่ใหญ่แลว้ หากพจิารณาตามค�ำตรสัของพระวษิณุในเทพปกรณัม         
ตอนน้ีวา่เทพเจา้ทัง้ 3 พระองคแ์หง่ตรมีรูตคิอืหน่ึงเดยีว เพยีงแต่ปรากฏพระองคใ์นรปู
ทีแ่ตกต่างกนัเมือ่ทรงรบับทบาททีแ่ตกต่างกนั ยิง่แสดงใหเ้หน็วา่พลานุภาพของพระศวิะ                 
หรอือกีพระนามหน่ึงคอื “พระมหาเทพ” นัน้ยิง่ใหญ่เพยีงใด
	 การศึกษาครัง้ น้ีพบความหมายเชิงสัญลักษณ์ของงูหลายประการ                            
ความหมายที่ปรากฏมากที่สุด 8 ล�ำดบัแรกคอื 1) น�้ำ/ฝน 2) ความอุดมสมบูรณ์                    
3) ผู้พิทักษ์ 4) การฟ้ืนคืนชีพ/การเกิดใหม่ 5) การรักษาเยียวยา 6) ปีศาจ/                                                                                             
ความชัว่รา้ย 7) ปัญญา/ความรู ้และ 8) พลงั/ความแขง็แกรง่ ความหมายเชงิสญัลกัษณ์
ของงทูัง้ 8 ขอ้สอดคลอ้งกบัคณุลกัษณะของพระศวิะ พระมหาเทพในเทพปกรณมัของ
ศาสนาพราหมณ์-ฮนิด ู 



งูในฐานะสญัลกัษณ์ส่ือคณุลกัษณะของพระศิวะ

18

บารนี บญุทรง

	 ผลการศกึษายงัพบว่าสตัวท์ีไ่ม่ไดท้�ำหน้าทีเ่ป็นพาหนะของเทพเจา้ แต่เป็น
สตัว์ที่ปรากฏคู่กบัเทพเจ้าพระองค์นัน้ๆ อยู่เสมอ อาจเรยีกว่าเป็นสตัว์สญัลกัษณ์
แทนพระองคไ์ดเ้ช่นกนั เน่ืองจากสตัวน์ัน้แสดงคุณลกัษณะหรอืพลงังานของเทพเจา้                   
ไดเ้ช่นเดยีวกบัสตัวท์ีท่�ำหน้าทีเ่ป็นพาหนะของเทพเจา้ ดงัปรากฏในกรณีศกึษาน้ีว่า            
งทู�ำหน้าทีเ่ดยีวกนักบัโคนนท ิสตัวพ์าหนะของพระศวิะ กลา่วคอื สตัวท์ัง้สองต่างแสดง                     
ความหมายเชิงสญัลักษณ์แทนคุณลักษณะของพระศิวะ ความแตกต่างระหว่าง                                                                                                        
ความหมายเชิงสัญลักษณ์ของสัตว์ทัง้สองชนิดคือ โคจะแสดงสัญลักษณ์ด้าน                            
การท�ำงานหนกั ความแขง็แกรง่ พลงัและอ�ำนาจเป็นหลกั ในขณะทีง่แูสดงสญัลกัษณ์
ทีห่ลากหลายกวา่ รวมทัง้มคีวามหมายเชงิสญัลกัษณ์ในดา้นลบคอื ปีศาจ/ความชัว่รา้ย  
แต่ความหมายดา้นลบน้ีไม่ไดข้ดัแยง้กบัค�ำสอนของศาสนาพราหมณ์-ฮนิด ู เน่ืองจาก
ศาสนาพราหมณ์-ฮนิดูมคี�ำสอนเกีย่วกบัทวภิาวะ คอืการตระหนักถงึการมสีองแง่มุม                    
ในทกุสิง่ ความหมายเชงิสญัลกัษณ์ของงวูา่งคูอืปีศาจหรอืความชัว่รา้ยจงึไมจ่�ำเป็นตอ้ง
ถกูปกปิดหรอืถกูมองวา่ควรหลกีเลีย่งไมใ่หเ้กีย่วขอ้งกบัเทพเจา้ผูย้ ิง่ใหญ่แต่อยา่งใด



19

ปีที ่38 ฉบบัที ่2 พ.ศ. 2561วารสารมหาวทิยาลยัศลิปากร

References

Biedermann, H. (1994). Dictionary of Symbolism: Cultural Icons and the
	 Meanings Behind Them. New York:  Meridian Book.
Boonsong, B. (2015). Symbolic Animal in Mythology: A Case Study of 
	 Nandi of the God Shiva (สตัวส์ญัลกัษณ์ในเทพปกรณัม: กรณีศึกษา
	 โคนนทิของพระศิวะ). Journal of Communication Arts Review. 19(1): 
	 260-274.
Campbell, J. (2002). The Inner Reaches of Outer Space. California: New 
	 World Library.
_______. (2008). The Power of  Myth (พลานุภาพแห่งเทพปกรณัม) 
	 (B. Boonsong, Trans.). Bangkok: Amarin Printing and Publishing.
Charoensinolarn, C. (2002). Semiology, Structuralism, Post-Structuralism 
	 and the Study of Political Science (สญัวิทยา โครงสร้างนิยม  
	 หลงัโครงสร้างนิยม กบัการศึกษารฐัศาสตร)์. Bangkok: Viphasa
Cirlot, J.E. (2002). A Dictionary of Symbols. (2nd ed.). New York: Dover 
	 Publications.
Colum, P. (1996). Nordic Gods and Heroes. New York: Dover Publications.
Cooper, J.C. (2015). An Illustrated Encyclopaedia of Traditional Symbols. 
	 (2nd ed.). New York: Thames&Hudson.
Ellis Davidson, H.R. (1990). Gods and Myths of Northern Europe (2nd ed.). 
	 London: Penguin Books.
Grant, R.J. (2014). Edgar Cayce on Angels Archangels and the Unseen '		
	 Forces. Virginia: A.R.E Press.
Hamilton, E. (2006). Mythology (ปกรณัมปรมัปรา) (N. Veohong, Trans.). 	 	
	 Bangkok: Amarin Printing and Publishing.
Kanchanakul, S. (2007). The Important Mahadevas (มหาเทพองคส์�ำคญั). 	 	
	 Bangkok: Setasilpa.
Littleton, C.S. (Ed.). (2002). Mythology: The Illustrated Anthology of World 
	 Myth & Storytelling. London: Duncan Baird Publishers.
Macdonell, A. (2012). Vedic Mythology. Kentucky: Forgotten Books.
Martin, R.P. (2003). Myths of the Ancient Greeks. New York: New 
	 American Library.



งูในฐานะสญัลกัษณ์ส่ือคณุลกัษณะของพระศิวะ

20

บารนี บญุทรง

Phra Bat Somdet Phra Poramentharamaha Vajiravudh Phra Mongkut Klao 
	 Chao Yu Hua. (2013). Gods and Things  We Should Know 
	 (เทพเจ้าและส่ิงน่ารู้). Bangkok: Sripanya.
Phraya Satchaphirom. (2005). The Origin of Gods (เทวก�ำเนิด) (13th ed.). 
	 Bangkok: Amarin.
Sor Plynoi. (2009). Animals of the Himalayas (สตัวหิ์มพานต)์ (4th ed.). 
	 Bangkok: Pimkham Books.
_______. (2010). The Fight between Garuda and Naga: The Myths of the 
	 Origins of Garuda and Naga (ครฑุยดุนาค: ต�ำนานว่าด้วยก�ำเนิด
	 แห่งครฑุและพญานาค). Bangkok: Pimkham Books.
_______. (2012). Mythology (เทวนิยาย) (4th ed.). Bangkok: Gypsy.
Stiver, D. (1996). The Philosophy of Religious Language: Sign, Symbol, 
	 and Story. Massachusette: Blackwell Publishers.
Thailand Bible Society. (2006). Thai-English Bible (พระคริสตธรรมคมัภีร ์
	 ไทย-องักฤษ) (4th ed.). Bangkok: Thailand Bible Society.
The Royal Institute. (1997). Dictionary of Phrases in Thai Literature during 
	 Ayuddhya Period Lilit Ongkarn Chang Nam 
	 (พจนานุกรรมศพัทว์รรณคดีไทย สมยัอยธุยา ลิลิตโองการแช่งน�้ำ). 
	 Bangkok: Mahachulalongkornrajavidyalaya University Press.
Wilkins, W.J. (2012). Hindu Mythology: Vedic and Puranic. Kentucky: 
	 Forgotten Books.
Wilkinson, K. (Ed.). (2008). Signs & Symbols: An Illustrated Guide to Their 
	 Origins and Meanings. New York: DK Publishing.
Wilkinson, R.H. (2003). The Complete Gods and Goddesses of 
	 Ancient Egypt. New York: Thames & Hudson.
Yaemnadda, S. (2004). Myths of Bharata (ภารตนิยาย) (3rd ed.). 
	 Bangkok: Maekhamphang.
Zimmer, H. (1992). Myths and Symbols in Indian Art and Civilization. 
	 New Jersey: Princeton University Press.


