
ปีที ่39(2): 31-49, 2562

ประสบการณ์พิสทุธ์ิแท้ : จดุก�ำเนิดปรชัญาญ่ีปุ่ นสมยัใหม่ของนิชิดะ คิตะโร1 

สรายทุธ เลิศปัจฉิมนันท์2 

และค�ำแหง วิสทุธางกรู3 

บทคดัย่อ

	 นิชดิะ คติะโร ไดร้บัการยกยอ่งใหเ้ป็นบดิาแหง่ปรชัญาญีปุ่่ นสมยัใหม ่ และเป็นผูม้คีณูุปการสงูสดุใน

ประวตัศิาสตรป์รชัญาญีปุ่่ น บทความน้ีมคีวามมุง่หมายทีจ่ะน�ำเสนอประสบการณ์พสิุทธิแ์ท ้ ทีเ่ป็นมโนทศัน์ 

แรกสดุของนิชดิะ อกีทัง้เป็นจุดก�ำเนิดปรชัญาญีปุ่่ นสมยัใหม ่ และกลายเป็นรากฐานใหแ้ก่นกัปรชัญาในกลุ่ม

ส�ำนกัเกยีวโตต่อมา ทัง้น้ี จากผลการศกึษาไดท้�ำใหพ้บวา่ ประสบการณ์พสิทุธิแ์ท ้ คอื ประสบการณ์ทีไ่มม่กีาร

แบง่แยกอตัวสิยัหรอืภววสิยั เพราะเป็นประสบการณ์ดัง้เดมิ ทีม่เีอกภาพเป็นหน่ึงเดยีวกบัความส�ำนึกรูก่้อน

ความคดิ นอกจากน้ี การศกึษามโนทศัน์แรกสดุของนิชดิะ ยงัเป็นประโยชน์ต่อการน�ำไปสูค่วามเขา้ใจมโนทศัน์

อืน่ ๆ ในปรชัญาของนิชดิะ

ค�ำส�ำคญั : 1. ปรชัญาญีปุ่่ น 2. ปรชัญาญีปุ่่ นสมยัใหม ่3. ประสบการณ์พสิทุธิแ์ท้

1 บทความน้ีเป็นสว่นหน่ึงของดษุฎนิีพนธ ์หลกัสตูรปรชัญาและศาสนาตะวนัออก
2 นิสติบณัฑติศกึษา คณะมนุษยศาสตรแ์ละสงัคมศาสตร ์มหาวทิยาลยัขอนแก่น อเีมล : Sara@kkumail.com โทร : 02 697 4656
3 ผูช้ว่ยศาสตราจารย ์ดร. ประจ�ำคณะมนุษยศาสตรแ์ละสงัคมศาสตร ์มหาวทิยาลยัขอนแก่น อเีมล : Vkhamh@kku.ac.th โทร : 04 320 2383



				          	  ปีที ่39 ฉบบัที ่2 (ม.ีค. - เม.ย. 2562)

32

Truly pure experience : 

The origin of modern Japanese philosophy of Nishida Kitaro4 

Sarayuddha Lhaspajchimanandh5 

and Khamhaeng Visuddhangkoon6 

Abstract

	 Nishida Kitaro is regarded as the father of modern Japanese philosophy. He is the greatest 

contributor to the Japanese philosophy in the history. The objective of this article is to present the 

truly pure experience, which is Nishida’s the first conception, the origin of modern Japanese philosophy, 

and subsequently the groundwork for the philosophers in the circle of the Kyoto School. The results 

indicate that the truly pure experience is the state of experience when subjectivity is not 

distinguishable from objectivity because that state is not only human’s original experience but also the 

unity of awareness, which is a priori of thought. Furthermore, it can be concluded that the first 

conception of Nishida is useful  for understanding the other conceptions in the philosophy of Nishida.

Keywords: 1. Japanese philosophy 2. Modern Japanese philosophy 3. Truly pure experience

4 This article is a part of the dissertation, Ph.D. Program in Eastern Philosophy and Religion
5 Graduate Student, Ph.D. Program, Faculty of Humanities and Social Sciences, Khon Kaen University, Khon Kaen, Thailand. 

Email address: Sara@kkumail.com Tel: 02 697 4656
6 Assistant Professor, Ph.D. at Faculty of Humanities and Social Sciences, Khon Kaen University, Khon Kaen, Thailand.

Email address: Vkhamh@kku.ac.th Tel: 04 320 2383



	  				     ปีที ่39 ฉบบัที ่2 (ม.ีค. - เม.ย. 2562)				          	  ปีที ่39 ฉบบัที ่2 (ม.ีค. - เม.ย. 2562)

33

บทน�ำ

	 นบัแต่อดตีจวบจนถงึปัจจบุนั ญีปุ่่ นถอืเป็นประเทศทีเ่ปิดรบัเอาแนวคดิทางปรชัญาจากภายนอกเขา้มา

ผสมผสานกบัฐานคดิดัง้เดมิของตนเองอยู่เสมอ โดยเฉพาะอย่างยิง่หากจะพจิารณาผ่านประวตัศิาสตรข์อง

ปรชัญาดว้ยแลว้ กอ็าจไมเ่กนิเลยไปนกัทีจ่ะกล่าวว่า ประเทศญีปุ่่ นคอืพรมแดนแห่งความคดิทีเ่ปรยีบไดก้บั

เสน้ทางสายไหมของปรชัญา ทีน่�ำพาใหค้วามคดิอนัเป็นกระแสปรชัญาหลกั ๆ  ของโลก ไดแ้ผว้ผา่นเขา้หาและ

มาบรรจบหากนั ทัง้จากจนี อนิเดยี และรวมไปถงึตะวนัตก ดงันัน้ ภายใตพ้ลวตัของการไหลบา่แหง่กระแสความคดิ

ทีต่่อเน่ืองอยา่งทีญ่ีปุ่่ นตอ้งประสบเรือ่ยมาเชน่น้ี เมือ่ถงึทีส่ดุแลว้จงึก่อใหเ้กดิเป็นกระบวนทศัน์ทางความคดิที่

เรยีกว่าปรชัญาญี่ปุ่ นขึน้มาไดใ้นทีสุ่ด อกีทัง้ปรชัญาญี่ปุ่ นยงัมกีารพฒันาแนวความคดิกนัมาอย่างต่อเน่ือง 

นบัจากปรชัญาญีปุ่่ นก่อนสมยัใหมข่อง โดเงน็ จนถงึปรชัญาญีปุ่่ นสมยัใหมข่อง นิชดิะ คติะโร (Nishida Kitaro 

ค.ศ. 1870-1945) ทีไ่ดม้กีารวางรากฐานความเป็นสมยัใหมใ่หแ้ก่ปรชัญาญีปุ่่ น และท�ำใหป้รชัญาญีปุ่่ นไดเ้ป็น

อกีสายหน่ึงของสกุลความคดิทางปรชัญาตะวนัออก ทีม่คีวามส�ำคญัไมย่ิง่หยอ่นไปกวา่ปรชัญาจนีหรอือนิเดยี

	 ทัง้น้ี คณูุปการของ นิชดิะ ทีม่ตี่อแวดวงปรชัญาญีปุ่่ น คอื การวางรากฐานกระบวนทศัน์สมยัใหมใ่หแ้ก่

ปรชัญาญีปุ่่ นทัง้ระบบ ในแงน้ี่ นิชดิะ จงึไดช้ือ่วา่เป็นบดิาแหง่ปรชัญาญีปุ่่ นสมยัใหม ่ทีบ่รรดานกัวชิาการดา้น

ปรชัญาของญีปุ่่ นต่างกใ็หก้ารยอมรบัจนถงึขัน้กลา่วขานวา่ ญีปุ่่ นมอีจัฉรยิะทางปรชัญา ผูล้ว่งรูว้ธิกีารสรรคส์รา้ง

ระบบความคดิทีผ่สมผสานจติวญิญาณแหง่พทุธสมาธเิขา้กบักระบวนวธิคีดิของตะวนัตกไดอ้ยา่งเตม็รปูแบบ 

(Takeuchi, n.d. cited in Carter, 2013: 13) ไมเ่พยีงเท่านัน้ การวางรากฐานปรชัญาสมยัใหมโ่ดยนิชดิะ 

ยงัถอืไดว้า่มอีทิธพิลต่อการท�ำปรชัญาในเชงิวชิาการเป็นอยา่งสงู สง่ผลใหน้กัปรชัญาญีปุ่่ นมกีารท�ำกจิกรรม

ทางปรชัญาเรือ่ยมากระทัง่ถงึปัจจบุนั ซึง่ท�ำใหป้รชัญาญีปุ่่ นสามารถววิฒัน์กระบวนทศัน์เขา้สูก่ารเป็นปรชัญา

รว่มสมยั ทีอ่าศยัการท�ำปรชัญาบรสิทุธิร์ว่มกบัปรชัญาชวีติมาเป็นแนวทางในการแสวงหาคณุคา่ หรอืความเป็นจรงิ

ของโลกและชวีติในยคุปัจจบุนั

	 อยา่งไรกด็ ีการทีแ่นวคดิของนิชดิะ หรอืแมก้ระทัง่ตวัเขาในฐานะของนกัปรชัญา ไดเ้ป็นทีย่อมรบัอยา่ง

กวา้งขวางในแวดวงปรชัญาญีปุ่่ นนัน้ เป็นผลมาจากการทีนิ่ชดิะไดส้รา้งแก่นสาระอนัเป็นมลูฐานทีม่ ัน่คงใหแ้ก่

ปรชัญาญีปุ่่ นสมยัใหม ่ซึง่เป็นผลสบืเน่ืองมาจากความเพยีรพยายาม ทีจ่ะท�ำความเขา้ใจถงึสถานะทางปรชัญา

ทีแ่ทข้องปรชัญาญีปุ่่ น เพราะปรชัญาญีปุ่่ นในชว่งกอ่นสมยัใหมน่ัน้ ยงัมแีนวความคดิหรอือุดมคตใินทางศาสนา

ทีค่อ่นขา้งสงู จงึท�ำใหป้รชัญาญีปุ่่ นนัน้ยงัขาดความเป็นวชิาการแบบโลกสมยัใหม ่อกีทัง้การพยายามหานิยาม

หรอืขอบเขตที่ชดัเจนให้แก่ปรชัญาญี่ปุ่ นนัน้ ก็ยงัเป็นสิง่ที่ปัญญาชนในยุคสมยัเมจต่ิางถกเถียงกนั และ

มคีวามคดิแตกออกเป็นหลายฝ่าย ไดแ้ก่ ฝ่ายนิยมองคค์วามรูต้ะวนัตก (ปรชัญา และวทิยาศาสตร ์เป็นตน้) ซึง่

มแีนวคดิทีต่รงกนัขา้มกบัฝ่ายนิยมองคค์วามรูจ้นี (ขงจื๊อ เป็นตน้) และยงัรวมไปถงึฝ่ายทีย่ดึถอืในความเป็น

ญีปุ่่ นนิยม (Japanism) โดยทัง้สองฝ่ายหลงันัน้มทีา่ทปีฏเิสธความรูท้ีม่าจากโลกตะวนัตก แต่ในขณะเดยีวกนั

ฝ่ายทีนิ่ยมองคค์วามรูแ้บบตะวนัตกเองกม็ที่าทปีฏเิสธความรูโ้บราณทีม่าจากจนี อกีทัง้มคีวามคดิเอนเอยีง

ไปในทางทีเ่ชื่อวา่ ประเทศญีปุ่่ นหรอืชนชาตญิีปุ่่ นนัน้ไมม่สีิง่ทีเ่รยีกวา่ปรชัญา ซึง่มาจากการก�ำหนดฐานคติ

เอาไวล้ว่งหน้า โดยมองปรชัญาวา่เป็นหน่ึงในความรูข้องตะวนัตกทีญ่ีปุ่่ นไมม่ี

	 ดว้ยเหตุน้ี การแสวงหาอตัลกัษณ์ทางปรชัญาของชนชาตญิีปุ่่ น ในทา่มกลางบรรยากาศความขดัแยง้

ทางวฒันธรรมและความรู ้จงึไมใ่ชส่ิง่ทีใ่ครจะสามารถท�ำไดโ้ดยงา่ย แต่ถงึกระนัน้ นิชดิะ กค็อืผูท้ีช่ ีใ้หท้กุ ๆ ฝ่าย

ไดเ้หน็วา่ทัง้วฒันธรรมและความรูท้ีเ่ปิดรบัเขา้มาสูญ่ีปุ่่ นนัน้ สามารถประนีประนอมเขา้หากนั โดยทีย่งัสามารถ



				          	  ปีที ่39 ฉบบัที ่2 (ม.ีค. - เม.ย. 2562)

34

คงความเป็นญีปุ่่ นเอาไวไ้ด ้กลา่วคอื นิชดิะไมไ่ดเ้ลอืกหนทางทีผ่วิเผนิอยา่งการต่อตา้นความรูต้ะวนัตก หรอื

อนุรกัษ์เชดิชคูวามเป็นญีปุ่่ นอยา่งสดุขัว้ไมท่างใดกท็างหน่ึง แต่สิง่ที ่นิชดิะ ไดแ้สดงใหเ้หน็กค็อื เขาไมต่่อตา้น

แนวความคดิของชาตติะวนัตก อกีทัง้ยงัศกึษาแนวความคดิทางปรชัญาของโลกตะวนัตกอย่างจรงิจงั โดย

พยายามท�ำความเขา้ใจถงึวธิคีดิในรปูแบบต่าง ๆ ตามแนวทางของตะวนัตก กเ็พือ่พนิิจพเิคราะหอ์ยา่งถีถ่ว้น

ถงึสิง่ทีโ่ลกตะวนัตกพากนัเรยีกวา่ปรชัญา ไปพรอ้ม ๆ กบัแสวงหาสิง่ทีเ่รยีกวา่ปรชัญาญีปุ่่ น ทีจ่�ำตอ้งมคีวาม

เป็นวชิาการสงูอยา่งตะวนัตก ดงันัน้ บทความน้ีจงึมคีวามมุง่หมายทีจ่ะน�ำเสนอมโนทศัน์แรกสดุของนิชดิะ คอื 

ประสบการณ์พิสุทธิแ์ท้ ที่ถือกันว่าเป็นจุดก�ำเนิดของปรชัญาญี่ปุ่ นสมยัใหม่ที่มีมิติของการท�ำปรชัญา 

(philosophizing) โดยสรา้งชดุการใหเ้หตุผลในเชงิวชิาการ

ชีวิตและภมิูหลงัทางความคิดของนิชิดะ คิตะโร

	 นิชดิะ คติะโร เกดิเมือ่ปี ค.ศ. 1870 และถงึแก่กรรมในปี ค.ศ. 1945 สริอิายรุวม 75 ปี ถอืเป็นนกัคดิ

ทีม่ชีวีติอยูใ่นยคุปฏริปูฟ้ืนฟูสมยัเมจิ7 ซึง่เกดิและเตบิโตภายใตบ้รรยากาศของยคุสมยัแหง่ภมูปัิญญา โดยเป็น

ชว่งทีป่ระเทศญีปุ่่ นมกัจะสง่คนหนุ่มสาวไปยงัโลกตะวนัตก เพือ่ศกึษาวชิาความรูแ้ขนงต่าง ๆ ของตะวนัตก 

และน�ำความรูน้ัน้กลบัมาพฒันาประเทศ ในการน้ีความรูด้า้นปรชัญากถ็ูกนับรวมอยู่ในองค์ความรูท้ีญ่ี่ปุ่ น

ใหค้วามสนใจมากเป็นพเิศษดว้ยเชน่กนั อกีทัง้ต่อมายงัไดม้กีารเชญิสองนกัปรชัญาชาวเยอรมนั ไดแ้ก่ ลุดวดิ 

บุซส ์ (Ludwig Busse) และ ราฟาเอล วอน โคเบอร ์ (Raphael von Koeber) ใหม้ารบัต�ำแหน่งเป็นอาจารย์

ประจ�ำทีป่ระเทศญีปุ่่ น เพือ่ทีค่นญีปุ่่ นจะไดส้ะดวกในการร�่ำเรยีนปรชัญาโดยไมต่อ้งสูล้�ำบากออกไปศกึษาไกล

ถงึต่างแดน ดว้ยภมูหิลงัทีญ่ีปุ่่ นใหค้วามส�ำคญักบัปรชัญาเชน่น้ี จงึกลา่วไดว้า่มสีว่นส�ำคญัเป็นอยา่งมากทีท่�ำให ้

นิชดิะ ไดเ้ตบิโตในทา่มกลางบรรยากาศของยคุสมยัอนัอุดมไปดว้ยภมูปัิญญา ทีส่ามารถหลอ่หลอมสตปัิญญา

ของเขาใหก้า้วไกล ไมว่า่จะในดา้นทัว่ไป หรอืในดา้นปรชัญากต็าม (Carter, 2013: 14)

	 ในชว่งวยัเดก็ของนิชดิะจนถงึมธัยมศกึษานัน้ เขาไดศ้กึษาภาษาจนี วรรณกรรม และคณติศาสตรอ์ยา่ง

เขม้ขน้ ทวา่ระหวา่งทีก่ารศกึษาของเขาก�ำลงัไปไดด้อียูน่ัน้ ทกุอยา่งกพ็ลนัหยดุชะงกัเมือ่ทหารเขา้มารวบอ�ำนาจ

การบรหิารประเทศแบบเบด็เสรจ็ แต่ถงึกระนัน้ นิชดิะกย็งัโชคดทีีม่โีอกาสไดพ้บเจอกบัอาจารยท์ีย่อดเยีย่มใน

ศาสตรว์ชิาแขนงต่าง ๆ  ซึง่ท�ำใหเ้ขาไดต่้อยอดองคค์วามรูข้องตนเองอกีมากมาย ไมว่า่จะเป็นภาษาญีปุ่่ น ภาษา

จนี ภาษาองักฤษ ภาษาเยอรมนั รวมถงึไดศ้กึษาเพิม่พนูความรูใ้นดา้นประวตัศิาสตร ์ภมูศิาสตร ์คณติศาสตร ์

ฟิสกิส ์และพลศกึษาตามทีเ่ขาสนใจ จนถงึทีส่ดุเมือ่นิชดิะพฒันาองคค์วามรูข้องตนเองมาถงึจดุหน่ึง จงึพบวา่

คณติศาสตรแ์ละปรชัญา เป็นสองวชิาทีเ่ขาสนใจเป็นพเิศษ โดยเฉพาะอยา่งยิง่กบัสิง่ทีเ่รยีกวา่ปรชัญา แต่ถงึ

กระนัน้ เสน้ทางการศกึษาของนิชดิะกม็ไิดง้า่ยดายนกั เพราะในปี ค.ศ. 1889 ขณะทีนิ่ชดิะก�ำลงัศกึษาในระดบั

มธัยมปลาย เขาประสบกบัปัญหาการเรยีนภายในโรงเรยีน เน่ืองจากพบวา่ตนเองไดม้าอยูใ่นชัน้เรยีนทีไ่มสู่ด้ ี

นกัเรยีนรว่มชัน้คนอืน่ ๆ สว่นใหญ่ไมไ่ดใ้หค้วามสนใจกบัการเรยีน ซึง่บรรยากาศไมสู่ด้เีชน่น้ีกพ็ลอยท�ำใหต้วั

ของนิชดิะเองไมม่คีวามสขุกบัการศกึษาหาความรู ้เขาจงึตดัสนิใจลาออกจากโรงเรยีนในปีถดัมา และมุง่ความ

สนใจใฝ่รูท้ ัง้หมดไปทีก่ารเรยีนรูด้ว้ยตนเอง (self-learning) ผา่นการอา่นต�ำรบัต�ำราต่าง ๆ  อยา่งไมห่ยดุหยอ่น 

จนถงึขัน้เกดิการบาดเจบ็ทีด่วงตาและถูกหมอสัง่หา้มอ่านหนงัสอืไปในชว่งเวลาหน่ึง ทวา่ในชว่งเวลาน้ีเองที่

ท�ำใหนิ้ชดิะไดม้เีวลาไตรต่รองวา่ แคก่ารเรยีนรูด้ว้ยตนเองนัน้ยงัไมเ่พยีงพอ (Carter, 2013: 15)

7 Meiji Ishin หรอื Meiji Restoration กนิระยะเวลาตัง้แต่ ค.ศ. 1868 ถงึ 1912



	  				     ปีที ่39 ฉบบัที ่2 (ม.ีค. - เม.ย. 2562)				          	  ปีที ่39 ฉบบัที ่2 (ม.ีค. - เม.ย. 2562)

35

	 ดงันัน้ในปีต่อมา คอื ค.ศ. 1891 นิชดิะจงึตดัสนิใจทีจ่ะลองสอบเขา้มหาวทิยาลยัโตเกยีว (Tokyo 

University) แต่ดว้ยสถานะทางการศกึษาอนัจ�ำกดั จากการทีเ่ขาไมไ่ดส้�ำเรจ็การศกึษาในระดบัมธัยมปลาย

อยา่งเป็นกจิลกัษณะ จงึท�ำใหเ้ขาตอ้งพบกบัความยากล�ำบาก ทวา่เขาไดส้อบผา่นและพสิจูน์ใหเ้หน็ถงึศกัยภาพ

ทางความรูท้ีต่นเองม ีจนถงึทีส่ดุกส็ามารถเขา้ศกึษาไดใ้นสาขาวชิาปรชัญา และส�ำเรจ็การศกึษาในปี ค.ศ. 1894 

ดว้ยปรญิญานิพนธห์วัขอ้ ทฤษฎคีวามเป็นสาเหตุของฮมู (Hume’s theory of causation) หลงัจากนัน้ นิชดิะ

จงึไดเ้ขา้สูเ่สน้ทางของปรชัญาอยา่งเตม็ตวั แต่กระนัน้กย็งัมปัีญหาต่าง ๆ  ทีค่อยรมุเรา้ ไมว่า่จะเป็นปัญหาชวีติ

สว่นตวั การงาน รวมถงึการสญูเสยีคนรกัและครอบครวั สง่ผลใหนิ้ชดิะตอ้งเผชญิกบัความเครยีดและความโศกเศรา้

อยูเ่รือ่ยมา จนถงึขัน้เคยเขยีนจดหมายถงึเพือ่นสนิทวา่ จะใชช้วีติทีเ่หลอือยูทุ่ม่เทใหก้บัการฝึกปฏบิตัตินเอง

ตามแนวทางของเซน็ แต่ถงึกระนัน้ ดว้ยความทีนิ่ชดิะผลติผลงานวชิาการทางดา้นปรชัญาอยา่งต่อเน่ืองสม�ำ่เสมอ 

จงึท�ำใหเ้ขาเริม่เป็นทีรู่จ้กัในวงกวา้ง กระทัง่กลายเป็นนกัปรชัญาผูท้รงอทิธพิลทางความคดิ ภายหลงัจากที่

ตดัสนิใจรบัค�ำเชือ้เชญิจากรฐับาลใหม้าเป็นอาจารยป์ระจ�ำทีม่หาวทิยาลยัแหง่จกัรวรรดญิีปุ่่ น วทิยาเขตเกยีวโต 

ในปี ค.ศ. 1909 และเริม่สอนปรชัญาในปีถดัมา พรอ้มกนันัน้ยงัไดก่้อตัง้ส�ำนกัวชิาศกึษาปรชัญาทีรู่จ้กักนัในชือ่ของ 

ส�ำนกัเกยีวโต (Kyoto Gakuha หรอื Kyoto School) และอยูจ่นเกษยีณอายรุาชการในปี ค.ศ. 1928 จากนัน้ได้

อุทศิชวีติทีเ่หลอือยู่ใหก้ารเขยีนปรชัญานิพนธช์ิน้สุดทา้ย ก่อนทีจ่ะถงึแก่กรรมในปี ค.ศ. 1945 ถอืเป็นการ

ปิดมา่นชวีตินกัปรชัญาผูส้รา้งคณูุปการอนัยิง่ใหญ่ใหแ้ก่แวดวงปรชัญาญีปุ่่ น (Carter, 2013: 15-17)

	 ในระหวา่งทีนิ่ชดิะไดใ้ชช้วีติดา้นการงาน ณ ส�ำนกัเกยีวโตนัน้ เขาไดทุ้ม่เทไปกบัการศกึษาทัง้ปรชัญา

ตะวนัตก ตลอดจนปรชัญาตะวนัออกทัง้จนีและอนิเดยี รวมถงึแนวคดิของนกัปรชัญาญีปุ่่ นโบราณ โดยเฉพาะ

อย่างยิง่ การศกึษาถงึรากฐานทางปรชัญาญี่ปุ่ นแบบแผนดัง้เดมิที่ โดเงน็ ไดเ้คยรเิริม่ไว้ โดยบูรณาการ

แนวความคดิต่างๆ ใหเ้ขา้มาสูก่ระบวนทศัน์สมยัใหม ่ผา่นการพฒันารปูแบบของตรรกวทิยาขึน้อยา่งเป็นระบบ 

หากแต่แง่มุมของตรรกวิทยาที่นิชิดะให้ความสนใจนัน้ จัดเป็นตรรกวิทยาของการปฏิเสธ (logic of 

negation) ภายใตข้อ้สงัเกตของนิชดิะ ไดช้ีใ้หเ้หน็วา่ ตรรกวทิยาของตะวนัตกนัน้มฐีานคดิของการพสิจูน์อยูท่ี่

ความเป็นสตั (being) แต่ตรรกวทิยาของฝ่ายตะวนัออกอยา่งพทุธศาสนาเชน่ที ่โดเงน็ ไดน้�ำมาใชน้ัน้ จะวาง

ฐานคดิอยูบ่นความเป็นอสตั (non-being) ซึง่วธิคีดิเชน่น้ี แมเ้คยปรากฏมาก่อนในจนีหรอือนิเดยี แต่ไมเ่คย

ปรากฏใหเ้หน็ในญีปุ่่ น ก่อนทีญ่ีปุ่่ นจะรบัเอาแนวคดิของพทุธศาสนาเขา้มา ดงันัน้ ความพยายามทีจ่ะสรา้งระบบ

ปรชัญาขึน้มาใหมข่อง นิชดิะ ดว้ยการประนีประนอมความคดิเชงิวฒันธรรมกบัระบบคณุคา่ระหวา่งตะวนัตก/

ตะวนัออกทีข่ดัแยง้กนัอยู ่ ณ ชว่งเวลานัน้ จงึไมเ่พยีงแต่เป็นการขบคดิเพือ่สรา้งปรชัญาญีปุ่่ นเทา่นัน้ แต่ยงั

แสดงให้เหน็ระบบคดิเชงิปรชัญาที่อยู่เหนือความขดัแย้งของการแบ่งแยกความเป็นตะวนัตก/ตะวนัออก 

(Dumoulin, 1989: 88; Jansen, 1972: 378; Wakabayashi, 1998: 234)

	 อยา่งไรกด็ ีแมว้า่กอ่นหน้านัน้จะมปีรชัญาญีปุ่่ นโบราณของโดเงน็มาก่อนกต็าม แต่สาเหตุประการส�ำคญั

ทีท่�ำใหป้รชัญาของนิชดิะ ซึง่แมเ้ป็นปรชัญาญีปุ่่ นสมยัใหม ่ (modern Japanese philosophy) แต่ในแวดวง

นักวชิาการทางปรชัญาของญี่ปุ่ น ต่างพากนัยอมรบัใหเ้ป็นปรชัญาญี่ปุ่ นโดยแทจ้รงิ นัน่เพราะนิชดิะไดว้าง

รากฐานทางปรชัญาทีช่ดัเจนเอาไว ้โดยอาศยัความคดิทางปรชัญาตะวนัออก (eastern philosophical ideas) 

ผสมผสานและตคีวามรว่มกบัลกัษณะและรปูแบบในทางปรชัญาตะวนัตก (western philosophical format and 

style) ซึง่ยงัถอืเป็นการแผว้ถางใหน้กัปรชัญาในกลุม่ส�ำนกัเกยีวโตรุน่หลงั ไดน้�ำเอาแนววธิขีองเขาไปต่อยอด

ในทางท�ำปรชัญาอกีมากมาย (Brannigan, 2000: 50) โดยเฉพาะการทีนิ่ชดิะหวนกลบัไปศกึษาวธิกีารทาง



				          	  ปีที ่39 ฉบบัที ่2 (ม.ีค. - เม.ย. 2562)

36

ปรชัญาของโดเงน็เพื่อน�ำมาพฒันาระบบปรชัญาของเขานัน้ ไม่เพยีงแต่จะเป็นรากฐานใหแ้ก่ส�ำนักเกยีวโต

เท่านัน้ แต่ยงัมสีว่นส�ำคญัยิง่ต่อการปลุกกระแสชกัน�ำใหบ้รรดานกัคดินกัปรชัญาทีอ่ยูร่่วมสมยักนั ไดห้นัมา

ศกึษาหลกัค�ำสอนของโดเงน็ในมติทิางปรชัญากนัอยา่งจรงิจงั สง่ผลใหป้รชัญาโบราณของโดเงน็ไดถู้กน�ำมา

พูดถึง ในฐานะของการเป็นปรชัญาญี่ปุ่ นแบบแผนดัง้เดิม (classical Japanese philosophy) ต่อมา

ในภายหลงั

	 อกีทัง้ปรชัญาของนิชดิะ ซึง่ต่อมายงัหมายรวมไปถงึปรชัญาของแวดวงนกัคดิ (circle of thinkers) แหง่

ส�ำนกัเกยีวโต ทีไ่ดแ้รงบนัดาลใจมาจากการท�ำปรชัญาของนิชดิะนัน้ ถอืไดว้่ามคีวามส�ำคญัเป็นอย่างยิง่ต่อ

ประวตัศิาสตรป์รชัญาของประเทศญีปุ่่ น ดงันัน้ เมือ่ใดทีม่กีารเอย่ถงึปรชัญาส�ำนกัเกยีวโตขึน้มา นัน่จงึหมายถงึ

ชว่งเวลาพเิศษทีป่รชัญาญีปุ่่ นไดอุ้บตัขิ ึน้ในศตวรรษที ่20 ซึง่ท�ำใหป้รชัญาส�ำนกัเกยีวโตนัน้ถกูยอมรบัใหเ้ป็น

ปรชัญาญีปุ่่ นขนานแท ้(original) ตามนิยามของปรชัญาในยคุสมยัใหม ่ดว้ยเหตุน้ีเอง นิชดิะ และนกัคดิในกลุม่

ส�ำนักเกียวโต จึงเป็นผู้ท�ำหน้าที่เสมอืนหน่ึงสร้างสะพานเชื่อมขอบฟ้าของความรู้ทางปรชัญา ที่ท�ำให้

แนวความคดิของตะวนัตกไดม้าบรรจบกบัตะวนัออก ผา่นการมทีา่ทยีกยอ่งและชืน่ชมต่อคณุคา่ของปรญัาตะวนัตก

และตะวนัออกอยา่งลกึซึง้ และอาศยัการพนิิจพเิคราะหต์ลอดจนวพิากษว์จิารณ์ในการท�ำปรชัญา ซึง่การมบีทบาท

เช่นน้ีเป็นสิง่ทีท่�ำใหน้ักปรชัญาในกลุ่มส�ำนักเกยีวโตทีน่�ำโดยนิชดิะ มคีวามแตกต่างไปจากนักคดิชาวญี่ปุ่ น

คนอื่นในสมยันัน้ ที่ท�ำการศึกษาปรัชญาตะวันตกโดยมกัจะหลีกเลี่ยงการเอากระแสความเป็นญี่ปุ่ น 

(Japanese traditions) เขา้ไปปะปนกบัปรชัญาทีต่นศกึษา จากการมฐีานคตทิีเ่ชือ่วา่ปรชัญาเป็นความรูเ้ฉพาะ

ของตะวนัตก ฉะนัน้ การท�ำปรชัญาอย่างที ่ นิชดิะ ไดเ้ริม่ตน้ไวเ้ป็นแนวทางใหแ้ก่นักปรชัญาในกลุ่มส�ำนัก

เกยีวโต จงึนบัเป็นสิง่ส�ำคญัทีอุ่บตัขิ ึน้ในประวตัศิาสตรป์รชัญาของญีปุ่่น (Heisig, Kasulis, and Maraldo, 2011: 

639-640)

	 ดงันัน้ หากกลา่วถงึปรชัญาญีปุ่่ นโดยภาพรวมแลว้ จงึสามารถแบง่ยคุสมยัของประวตัศิาสตรค์วามคดิ

ออกไดเ้ป็นสามระยะใหญ่ ๆ โดยระยะแรก คอื ปรชัญาญีปุ่่ นก่อนสมยัใหม่ ซึง่ถอืเป็นยุคของปรชัญาญีปุ่่ น

แบบแผนดัง้เดมิทีม่โีดเงน็เป็นหมุดหมายส�ำคญั สว่นระยะต่อมา คอื ปรชัญาญีปุ่่ นสมยัใหม ่ ซึง่เป็นยุคของ

ปรชัญาส�ำนกัเกยีวโต ทีม่ ีนิชดิะ เป็นหมดุหมายส�ำคญัของการปรบักระบวนทศัน์ใหเ้ขา้สูม่ติขิองการท�ำปรชัญา

ในเชงิทางวชิาการ และสง่ผลสบืเน่ืองในระยะต่อมา คอื ปรชัญาญีปุ่่ นรว่มสมยั ซึง่กค็อืยคุสมยัของนกัปรชัญา

แหง่ปลายศตวรรษที ่20 เป็นตน้มาจนถงึปัจจบุนั

ประสบการณ์พิสทุธ์ิแท้

	 ปรชัญาของ นิชดิะ คติะโร (philosophy of Nishida) เริม่ตน้จากความสนใจทีม่ตี่อประเดน็ปัญหาวา่

ดว้ยประสบการณ์ดัง้เดมิ (original experience) ของมนุษย ์ โดยอาศยัแนวทางทีแ่ตกต่างไปจากวธิกีารของ

ปรชัญาตะวนัตก ซึง่ในสมยันัน้การคดิหรอืการท�ำปรชัญาทีเ่กีย่วขอ้งกบัการไต่สวนประสบการณ์ของมนุษย ์

ถอืวา่ไดร้บัอทิธพิลจากแนวคดิเรือ่ง ประสบการณ์บรสิทุธิ ์ (pure experience) ของวลิเลยีม เจมส ์ (William 

James ค.ศ. 1842-1910) เป็นอยา่งสงู แต่ในขณะเดยีวกนั นิชดิะ เองกเ็ริม่ท�ำปรชัญาของเขาดว้ยการวพิากษ์

วจิารณ์และไต่สวนมโนทศัน์ประสบการณ์บรสิทุธิด์งักลา่ว ทีม่รีากฐานมาจากปรชัญาและจติวทิยาของ วลิเลยีม เจมส ์

จากนัน้นิชดิะจงึไดเ้สนอแนวคดิทางปรชัญาของตนเองขึน้มา นัน่คอืมโนทศัน์วา่ดว้ย ประสบการณ์พสิทุธิแ์ท ้



	  				     ปีที ่39 ฉบบัที ่2 (ม.ีค. - เม.ย. 2562)				          	  ปีที ่39 ฉบบัที ่2 (ม.ีค. - เม.ย. 2562)

37

(junsui keiken หรอื truly pure experience)8 โดยเป็นการใหค้�ำอธบิายถงึประสบการณ์ดัง้เดมิของมนุษยใ์นเชงิ

อสตั ซึง่แนวคดิดงักลา่วปรากฏในปรชัญานิพนธช์ิน้แรกสดุของเขาทีม่ชีือ่วา่ การศกึษาวเิคราะหค์วามด ี(Zen 

no Kenkyuu หรอื A Study of Good) ทัง้ยงัเป็นจดุตัง้ตน้ทางมโนทศัน์อนัส�ำคญั ทีม่คีวามเกีย่วเน่ืองกบัระบบคดิ

ทางปรชัญาทัง้หมดของนิชดิะ

	 อยา่งไรกด็ ีถงึแมนิ้ชดิะจะเสนอแนวคดิเรือ่ง ประสบการณ์พสิทุธิแ์ท ้ตามแนวทางของตนเอง แต่กระนัน้

เขากไ็มเ่คยปฏเิสธถงึแรงบนัดาลใจแรกสดุ ซึง่มาจากความประทบัใจทีม่ตี่อทฤษฎขีองวลิเลยีม เจมส ์โดยแรง

บนัดาลใจและความมุง่มัน่ดงักลา่ว ไดป้รากฏใหเ้หน็ในจดหมายทีนิ่ชดิะเขยีนถงึ สซุกู ิด.ีท.ี (Suzuki Daisetsu 

Teitaro ค.ศ. 1870-1966) มใีจความตอนหน่ึงวา่ “ผมอยากจะสรา้งปรชัญาของตวัเอง ทีอ่ธบิายถงึความเป็นจรงิ

ของจติ เพือ่ใชแ้ทนชุดความคดิทีป่รชัญาตามกระแสนิยมยดึถอืกนัเป็นพืน้ฐาน และผมพบวา่ ประสบการณ์

บรสิทุธิ ์ของ วลิเลยีม เจมส ์นัน้น่าสนใจจรงิ ๆ” (Nishida, n.d. cite in Wilkinson, 2009: 31)

	 ทัง้น้ี แนวคดิทางปรชัญาของวลิเลยีม เจมส ์นอกจากจะเป็นปฏบิตันิิยมแลว้ ในอกีทางหน่ึงเขายงัจดั

ใหต้วัเองเป็นนักคดิในกลุ่มประสบการณ์นิยมแบบสุดขัว้ (radical empiricism) ซึง่มคีวามแตกต่างไปจาก

ประสบการณ์นิยมแบบแผนดัง้เดมิ (classical empiricism) โดยหลกีเลีย่งวธิกีารแบง่แยกสภาวะของการเกดิ

ประสบการณ์ออกเป็นทวลิกัษณะอยา่งทีน่กัคดิในกลุม่ประสบการณ์นิยมดัง้เดมิมกัใชก้นั โดยทีส่ภาวะของผูร้บัรู ้

(perceiver) กบัสิง่ที่ถูกรู้ (perceived) ถูกแบ่งออกเป็นสองสภาวะ ในลกัษณะเดยีวกบัการแบ่งแยกผู้รู ้

(knower) ออกจากการรู ้ (known) ดงันัน้แนวคดิเรือ่งประสบการณ์บรสิทุธิข์องวลิเลยีม เจมส ์ จงึถกูน�ำมาใช้

เพือ่แกปั้ญหาในจดุน้ี โดยขอ้เสนอของเขายนืยนัวา่ ประสบการณ์บรสิทุธิ ์ไมใ่ชท่ัง้เรือ่งของสภาพจติและสภาพ

วตัถุ (neither mental nor material) แต่ประสบการณ์บรสิทุธิม์สีภาพเป็นกลาง (neutral) จากทวลิกัษณะ ฉะนัน้ 

ประสบการณ์บรสิทุธิจ์งึไมใ่ชท่ัง้จติหรอืสสาร (neither mind nor matter) ไมเ่ป็นทัง้อตับุคคลหรอืวตัถุ (neither 

subject nor object) เน่ืองจากเจมสน์ัน้มองวา่ ประสบการณ์ทัง้หมดเป็นรปูแบบการท�ำงาน (function) ทีเ่กดิขึน้

ภายในความคดิ ท�ำใหส้ิง่ทีเ่รยีกวา่ประสบการณ์บรสิทุธิท์ีม่สีภาพเป็นกลาง ทีจ่ะใหผ้ลสมัฤทธิข์องการพจิารณา

ประสบการณ์นัน้จากการตดัสนิผา่นบรบิทต่าง ๆ ทีเ่ขา้มาแวดลอ้มตวัตน (self) และการปฏบิตัขิองเจตจ�ำนง 

(effort of will) ณ ขณะทีเ่กดิประสบการณ์ขึน้ในความคดิ (Wilkinson, 2009: 32-34)

	 ดงัจะเหน็ไดว้า่ ดว้ยพืน้ฐานแนวคดิเช่นน้ี จงึท�ำใหน้อกจากบทบาทในทางปรชัญาแลว้ หากในสกุล

ความคดิทางจติวทิยา (school of psychology) วลิเลยีม เจมส ์ไดถ้กูจดัใหเ้ป็นนกัจติวทิยาในกลุม่หน้าทีนิ่ยม

ทางจติ (functionalism) ทีใ่หค้วามส�ำคญักบัการปฏบิตังิานของความส�ำนึกรูท้ีต่อบสนองต่อสภาพแวดลอ้ม ซึง่

สอดคลอ้งกบัการทีเ่จมสน์ัน้มองวา่ ประสบการณ์บรสิทุธิ ์มสีภาพเป็นกลางทีร่อความคดิเขา้มาด�ำเนินการปฏบิตักิาร

กบัประสบการณ์ทีไ่ดร้บั โดยผลจากการปฏบิตักิารทางความคดิจะท�ำใหเ้กดิความเป็นจรงิทีเ่ป็นอตัวสิยัหรอื

8 ในงานเขยีนชัน้ปฐมภมูขิองนิชดิะ ใชค้�ำวา่  純粋経験 (junsui keiken : จนุซุย เคเคน็) เพือ่ระบุถงึประสบการณ์อนับรสิทุธิด์ ัง้เดมิของมนุษย ์

ซึง่ประกอบดว้ยค�ำวา่  純粋 (junsui : จนุซุย) หมายถงึ บรสิทุธิห์มดจด  และอกีค�ำคอื 経験 (keiken : เคเคน็) หมายถงึ ประสบการณ์ ดงันัน้

ความหมายโดยค�ำเมือ่รวมกนัแลว้จงึหมายถงึ ประสบการณ์บรสิทุธิอ์นัหมดจด แต่ทัง้น้ีทัง้นัน้ประสบการณ์บรสิทุธิข์องนิชดิะ มคีวามแตกต่างไป

จากประสบการณ์บรสิทุธิข์องวลิเลยีม เจมส ์ในการน้ีผูเ้ขยีนจงึเลง็เหน็ประโยชน์จากการใชค้�ำไวพจน์ในภาษาไทย ทีใ่หค้วามหมายในขอบขา่ย

เดยีวกนัได ้คอื ค�ำวา่ บรสิทุธิ ์และ พสิทุธิ ์ซึง่ทัง้สองค�ำสามารถทีน่�ำมาใชส้รา้งความชดัเจนต่อกรณน้ีีไดเ้ป็นอยา่งด ีดงันัน้ ในการถอดความ pure 

experience ทีม่รีากฐานมาจากแนวคดิของ วลิเลยีม เจมส ์นัน้ ผูเ้ขยีนจะถอดความตามอยา่งทีใ่ชก้นัแพรห่ลายวา่ ประสบการณ์บรสิทุธิ ์แต่หาก

เป็นค�ำวา่ junsui keiken ทีม่าจากมโนทศัน์ของนิชดิะแลว้ ผูเ้ขยีนจะถอดความโดยใชค้�ำวา่ ‘ประสบการณ์พสิทุธิแ์ท’้ (junsui keiken) อยา่ง

เป็นการเฉพาะเจาะจง



				          	  ปีที ่39 ฉบบัที ่2 (ม.ีค. - เม.ย. 2562)

38

ภววสิยัตามมา ซึง่ในจดุน้ีเองเป็นสิง่ทีนิ่ชดิะใหค้วามสนใจเป็นอยา่งสงู แต่ถงึกระนัน้ มมุมองของ นิชดิะ ทีม่ตี่อ

เรือ่งประสบการณ์บรสิทุธิน้ี์ กม็แีงม่มุแตกต่างไปจากที ่เจมส ์ไดเ้คยเสนอไว ้เน่ืองจากประสบการณ์บรสิทุธิข์อง

เจมสน์ัน้ เป็นรปูแบบการท�ำงานของความคดิ จงึท�ำใหจ้ติส�ำนึกตามทฤษฎขีองเจมสน์ัน้ยงัท�ำงานอยูบ่นพืน้ฐาน

ของสตั เพราะจิตส�ำนึกในทศันะของเจมส์นัน้ มีหน้าที่ปฏิบัติการเลือกชุดความคิดจากประสบการณ์

ทีไ่ดร้บัอยูเ่สมอ เพือ่ทีจ่ะน�ำมาท�ำใหเ้กดิผลสมัฤทธิใ์นทางอตัวสิยัหรอืภววสิยัในทีส่ดุ

	 ทวา่ในจดุน้ีเองทีท่�ำให ้นิชดิะ มองวา่จติส�ำนึกตามทศันะของวลิเลยีม เจมส ์ยงัขาดศกัยภาพทีส่�ำคญั

อยา่ง อชัฌตัตกิญาณ (intuition) ทีจ่ะท�ำใหจ้ติรูต้รงจากภายในไดด้ว้ยตวัของจติเอง การขาดศกัยภาพเชน่น้ีไป

ท�ำใหห้น้าทีก่ารท�ำงานของจติส�ำนึกตามทศันะของเจมสน์ัน้ พลอยขาดความเป็นเอกภาพทีจ่ะบรรลุถงึสภาพ

เป็นกลางในประสบการณ์บรสิทุธิ ์เพราะทกุอยา่งยงัตอ้งอาศยัสิง่ทีเ่รยีกวา่ความคดิเป็นตวัตดัสนิ ดงันัน้ นิชดิะ 

จงึแกไ้ขปัญหาดงักลา่ว ดว้ยการเสนอแนววธิเีขา้ถงึสภาพเป็นกลางของประสบการณ์ดัง้เดมิดว้ยกระบวนการ

ทีเ่รยีกวา่ ปัญญาญาณ9  ซึง่อาศยัแนวคดิเรือ่งการรูแ้จง้ (enlightenment) ในทางพทุธศาสนานิกายเซน็เป็นพืน้ฐาน 

จงึท�ำใหป้ระสบการณ์บรสิุทธิ ์ (pure experience) ในทศันะของนิชดิะนัน้ มคีวามพสิุทธิแ์ท ้ (junsui หรอื 

truly pure) ในเชงิของการมุง่ไปสูอ่สตั โดยที ่นิชดิะ ไดใ้หนิ้ยามถงึปัญญาญาณเอาไว ้ดงัน้ี

	 ยิง่สิง่ทีเ่รยีกว่า ปัญญาญาณ ในทีน้ี่ ยิง่กล่าวไดว้่าเป็นสภาพอุดมคต ิ และเป็นการหยัง่รูโ้ดยตรงถงึสิง่ทีอ่ยู่สงูกว่า

ประสบการณ์โดยทัว่ไป [ทีป่ะปนดว้ยความคดิ] จงึถอืเป็นการหยัง่รูท้ ีค่วรตระหนกัถงึสภาวะปฏพิฒันาการ10  [อยา่งไรกต็าม] 

ณ ขณะทีเ่รยีกวา่การหยัง่รู ้กเ็ป็นสิง่เดยีวกบัการรบัรูธ้รรมดาสามญั ทวา่โดยเน้ือหานัน้ เป็นสิง่ทีรุ่ม่รวยลุม่ลกึเสยียิง่กวา่ฉะน้ี11  

[กระนัน้เลย] บางคนคดิวา่ ปัญญาญาณกา้วพน้กาล เทศะ ปัจเจกบุคคล และ [จงึเขา้ใจไปวา่] สิง่เหลา่นัน้แตกต่างไปจากการรบัรู้

โดยธรรมดาสามญั ณ ขณะทีพ่นิิจสภาพแทจ้รงิของความมอียูจ่รงิ แต่หากพจิารณาจากมมุมองของประสบการณ์พสิทุธิแ์ทอ้ยา่ง

เคร่งครดั เฉกเช่นทีก่ล่าวไปแลว้นัน้ ประสบการณ์ [ธรรมดาสามญั] ไม่ไดถู้กจ�ำกดัใหอ้ยู่ในลกัษณาการทีข่ ึ้นกบักาล เทศะ 

ปัจเจกบุคคล เป็นตน้ ซึง่ในทางกลบักนั การจ�ำแนก [ลกัษณาการ] เหลา่น้ี คอืสิง่ทีเ่กดิขึน้โดยอาศยัการหยัง่รูท้ ีท่�ำใหก้า้วพน้

ไปจากตวัมนัเอง12  (Nishida, 1999: 99, 102-103)

	 แนวคดิดงักลา่วของ นิชดิะ คอืการชีใ้หเ้หน็วา่ ปัญญาญาณ คอืเครือ่งมอืทางญาณวทิยาทีส่�ำคญัเป็น

อย่างยิง่ เน่ืองจากท�ำใหเ้ขา้ใจถงึสภาพความเป็นจรงิโดยธรรมชาต ิ ทีอ่ยู่เบือ้งหลงัสิง่ต่าง ๆ ว่าแทจ้รงิแลว้

ไมค่วรถกูมองวา่แยกจากกนัโดยวธิปีฏพิฒันาการ อกีทัง้ยงัชีใ้หเ้หน็วา่ การรบัรูส้ ิง่ทีต่กอยูภ่ายใตก้าลและเทศะ 

ทัง้หมดกเ็ป็นเอกภาพเดยีวกบัอุตรภาวะทีเ่กดิขึน้ภายในความส�ำนึกรู ้ทวา่การทีส่ ิง่ต่าง ๆ  ถกูแยกออกจากกนั

9 ในงานเขยีนชัน้ปฐมภมูขิองนิชดิะ ใชค้�ำวา่ 知的直観 (chiteki chokkan : จเิทะค ิฉกคงั) ความหมายตามค�ำ คอื ‘การหยัง่รูโ้ดยตรงดว้ย

ปัญญา’ สว่นงานชัน้ทตุยิภมูอิืน่ ๆ ในภาษาองักฤษมกัใชค้�ำวา่ intellectual intuition ดงันัน้ เมือ่พจิารณาจากทัง้เอกสารปฐมภมูแิละทตุยิภมูแิลว้ 

ผูเ้ขยีนจงึเลอืกถอดความวา่ ‘ปัญญาญาณ’ ซึง่ยงัเป็นค�ำในภาษาไทยทีม่คีวามสอดคลอ้งกบัแนวคดิทางพทุธศาสนาอยา่งที ่นิชดิะ ไดน้�ำมาใชเ้ป็น

ฐานความคดิ
10 余がここに知的直観というのはいわゆる理想的なる、普通に経験以上といっている者の直覚である。弁証的に
知るべき者を直覚するのである、[…]

11 直覚という点においては普通の知覚と同一であるが、その内容においては遙にこれより豊富深遠なるもので
ある。
12 或人は知的直観がその時間、空間、個人を超越し、実在の真相を直視する点において普通の知覚とその類を
異にすると考えている。しかし前にもいったように、厳密なる純粋経験の立場より見れば、経験は時間、空間、個
人等の形式に拘束せられるのではなく、これらの差別はかえってこれらを超越せる直覚に由りて成立するもので
ある。



	  				     ปีที ่39 ฉบบัที ่2 (ม.ีค. - เม.ย. 2562)				          	  ปีที ่39 ฉบบัที ่2 (ม.ีค. - เม.ย. 2562)

39

นัน้ มสีาเหตุมาจากการรบัรูป้ระสบการณ์ทีเ่ขา้มาสูต่วัเราอยา่งขาดการไตรต่รองดว้ยปัญญาญาณ ดงันัน้ จงึ

หมายความวา่ ประสบการณ์ธรรมดาสามญัทีเ่รารบัรูไ้ดโ้ดยทัว่ไป กบัประสบการณ์พสิทุธิแ์ท ้อนัทีจ่รงิแลว้กค็อื

ประสบการณ์ดัง้เดมิเดยีวกนั ทีท่ ัง้อยูภ่ายใตเ้งือ่นไขของกาลและเทศะ แต่ในขณะเดยีวกนักไ็มจ่�ำเป็นตอ้งขึน้

อยูก่บัเงือ่นไขของกาลและเทศะดว้ยเชน่กนั เพราะทกุอยา่งลว้นขึน้อยูก่บัการหยัง่รูภ้ายในจติดว้ยปัญญาญาณ

	 ดว้ยเหตุน้ี แมจ้ะไดร้บัแรงบนัดาลใจมาจากทฤษฎขีอง วลิเลยีม เจมส ์แต่ในขณะเดยีวกนั นิชดิะ กม็ี

ความเหน็ต่างไปจากฐานคตขิองนกัปรชัญาฝ่ายประสบการณ์นิยมสดุขัว้ ซึง่ยงัรวมไปถงึแนวคดิของนกัจติวทิยา

ในกลุ่มทีย่ดึถอืทฤษฎีโครงสรา้งทางจติหรอืหน้าทีนิ่ยมทางจติ ทีม่กัจะผูกโยงแนวคดิเรื่องอชัฌตัตกิญาณ 

(intuition) ใหเ้ขา้กบัประสบการณ์อนัเป็นผลสมัฤทธิท์ีไ่ดจ้ากปฏบิตักิารทางความคดิเพยีงอยา่งเดยีว เพราะ

การผกูโยงเชน่น้ี นอกจากจะเป็นการละเลยสิง่ทีเ่รยีกวา่ปัญญาญาณแลว้ ยงักลายเป็นการผลกัไสใหก้ารหยัง่รู้

ไมว่า่จะโดยปัญญาญาณหรอืแมแ้ต่อชัฌตัตกิญาณกต็าม ตอ้งกลายเป็นสภาวะทีถ่กูเกบ็ง�ำอยูเ่บือ้งหลงัความคดิ 

เพราะการขาดปัญญาญาณท�ำใหข้าดศกัยภาพในการเขา้ถงึสภาวะเป็นกลางของประสบการณ์ เมือ่ขาดการเขา้ถงึ

สภาวะเป็นกลาง ในทา้ยทีสุ่ดกน็�ำมาสู่บ่อเกดิของการมมีุมมองแบบอตัวสิยัหรอืภววสิยัอย่างใดอย่างหน่ึง 

ซึง่ในทีส่ดุวธิคีดิของนกัคดิในกลุม่ดงักลา่ว กไ็มไ่ดช้ว่ยใหก้า้วพน้ความคดิเชงิทวลิกัษณะ แต่ในทางตรงกนัขา้ม 

กลบัยิง่เป็นการตอกย�ำ้วา่ การรบัรูเ้ชงิทวลิกัษณะเป็นสิง่ทีเ่ขา้มาปะปนในความคดิอยูเ่สมอ ดงันัน้ นิชดิะ จงึได้

เสนอแนวคดิทีเ่ป็นภาพจ�ำใหมข่องอชัฌตัตกิญาณ ซึง่มแีกนกลางอยูท่ีจ่ติอนัพงึมสีตปัิญญา อยา่งทีเ่ขาเรยีกวา่ 

ปัญญาญาณ โดยเสนอผา่นทศันะดงัต่อไปน้ี

	 กระนัน้ สิง่ทีเ่รยีกวา่ ปัญญาญาณ  ไมไ่ดห้มายถงึการหยัง่รูท้ ัว่ไปในเชงินามธรรมซึง่แยกขาดจากความเป็นจรงิ13 [เพราะ] 

หากพจิารณาปัญญาญาณในแง่เดยีวกนัน้ี การประสานกนัของสิง่ทีเ่ป็นปัญญาญาณในมลูฐานความคดิกค็อืความกระจ่างรู ้

[นอกจากน้ี] ความคดิทีเ่ป็นกระบวนการอยา่งหนึง่ และตอ้งหยัง่รูถ้งึเอกภาพในมลูฐานของกระบวนการ อยา่งทีเ่จมสเ์รยีกวา่ 

“กระแสความส�ำนึกรู”้ ซึง่พอจะเทยีบสิง่น้ีไดก้บัความส�ำนึกรูใ้นเรือ่ง “ไพส่�ำรบัหนึง่บนโต๊ะ” และเมือ่ภาคประธานถกูท�ำใหต้ระหนกั

รู ้กห็มายรวมถงึภาคลกัษณะดว้ยโดยนยั [กลบักนั] เมือ่ภาคลกัษณะถกูท�ำใหต้ระหนกัรู ้กห็มายรวมถงึภาคประธานดว้ยโดย

นยัเชน่กนั จงึกลา่วไดว้า่ เป็นการด�ำเนินไปโดยรากฐานของการหยัง่รูช้นิดหนึง่14  [อยา่งไรกต็าม] ยงัมปัีญญาญาณ [ซึง่หยัง่รู]้ 

บนรากฐานของเจตจ�ำนง เชน่เดยีวกบัทีม่ปัีญญาญาณ [ซึง่หยัง่รู]้ บนรากฐานของความคดิ [ดว้ยเหตุน้ี] การทีเ่ราเกดิเจตจ�ำนง

ต่อบางสิง่บางอย่าง เป็นเพราะเราหยัง่รู้สภาวะหนึง่เดียวของผู้รู้และสิง่ทีถู่กรู้ ฉะนัน้ เจตจ�ำนงจึงเป็นสิง่ทีเ่กิดขึ้น

โดยการหยัง่รูน้ี้แล15  (Nishida, 1999: 107-108, 110)

	 หากพจิารณาจากทศันะของนิชดิะดงักล่าวขา้งตน้ จะพบแงมุ่มทีนิ่ชดิะไดพ้ยายามเสนอภาพจ�ำใหม่

เกีย่วกบัอชัฌตัตกิญาณ ซึง่เขาไมไ่ดเ้ริม่ตน้จากการคดัคา้นแนวคดิของวลิเลยีม เจมส ์ทัง้หมดเสยีทเีดยีว เพราะ

นิชดิะเองกเ็หน็วา่สิง่ทีเ่จมสเ์สนอมานัน้ ด�ำเนินมาอยา่งถกูทศิทางแลว้ หากแต่วธิกีารทางญาณวทิยาทีเ่จมส์

น�ำมาใชน้ัน้ยงัมขีอ้บกพร่อง เพราะเมือ่พจิารณากนัอยา่งถงึทีสุ่ดแลว้ กย็งัไมส่ามารถน�ำพาใหอ้อกจากหลุม

13 また知的直観とは事実を離れたる抽象的一般性の直覚をいうのではない。
14 知的直観を右の如く考えれば、思惟の根柢には知的直観なる者の横わっていることは明である。思惟は一種の
体系である、体系の根柢には統一の直覚がなければならぬ。これを小にしては、ジェームスが「意識の流」におい
ていっているように、「骨牌の一束が机上にある」という意識において、主語が意識せられた時客語が暗に含まれ
ており、客語が意識せられた時主語が暗に含まれている、つまり根柢に一つの直覚が働いているのである。
15 思惟の根柢に知的直観があるように、意志の根柢にも知的直観がある。我々が或事を意志するというのは主客
合一の状態を直覚するので、意志はこの直覚に由りて成立するのである。



				          	  ปีที ่39 ฉบบัที ่2 (ม.ีค. - เม.ย. 2562)

40

พรางของการแบง่แยกอตัวสิยั/ภววสิยั อกีทัง้ปรชัญาหรอืโดยเฉพาะอยา่งยิง่นกัจติวทิยาตามกระแสนิยมตะวนั

ตกทีไ่ดร้บัอทิธพิลจากความคดิของเจมสใ์นสมยันัน้ กอ็าศยัฐานคตเิกีย่วกบัแนวคดิเรือ่งอชัฌตัตกิญาณในมติิ

มมุมองเดยีวกบัเจมสเ์ป็นหลกั คอื การเชือ่วา่อชัฌตัตกิญาณเป็นสิง่ทีไ่ดม้าจากความคดิและประสบการณ์ กลา่ว

คอื ประสบการณ์และความคดิ คอื ตวัการทีค่อยผลกัดนัใหก้ระแสความส�ำนึกรูท้�ำงานตามหน้าที ่โดยจติส�ำนึก

จะคาดคะเนหรอืเกง็ผลสมัฤทธิท์ีจ่ะไดจ้ากความคดิและการสะสมขอ้มลูทางประสบการณ์ เพือ่ทีจ่ะแสดงใหเ้หน็

ไดใ้นเชงิประจกัษว์า่ ผูรู้ส้ามารถรบัรูต่้อสิง่ทีถ่กูรูไ้ดอ้ยา่งตรงไปตรงมา ซึง่นิชดิะเหน็วา่ภาพจ�ำเกีย่วกบัอชัฌตัตกิญาณ

น้ีจ�ำเป็นตอ้งไดร้บัการแกไ้ขใหม่

	 ทัง้น้ี จากตวัอยา่งทีนิ่ชดิะไดห้ยบิยกเรือ่งความส�ำนึกรูข้ ึน้มาเปรยีบเปรยกบัส�ำรบัไพบ่นโต๊ะ หากกลา่ว

อยา่งขยายความจากตวัอยา่งนัน้กบัประโยคในทางตรรกวทิยา รวมถงึพจิารณาภายใตป้รากฏการณ์ของผูรู้แ้ละ

สิง่ทีถ่กูรู ้ เราจะพบกบัความจรงิทีว่า่ ผูรู้ก้บัสิง่ทีถ่กูรูไ้มไ่ดถ้กูแยกขาดจากกนั เชน่ เมือ่ตวัเราซึง่เป็นผูรู้ ้ (หรอื

ในฐานะภาคประธานของประโยค) ไดท้�ำการจัว่ไพห่น่ึงใบขึน้มาจากส�ำรบัดงักล่าว และเมือ่ไพใ่นมอืนัน้ถูกรู ้

(หรอืถกูแสดงในฐานะภาคลกัษณะของประโยค) ผูรู้ก้บัสิง่ทีถ่กูรูก้ต็กอยูภ่ายใตค้วามสมัพนัธใ์นเอกภาพเดยีวกนั 

คอื “ฉนัรูว้า่ A คอื ไพบ่นมอื” กบั “ไพบ่นมอื ถกูรูโ้ดยฉนัวา่ คอื A” ซึง่ถงึแมโ้ดยรปูประโยคจะถกูแบง่แยกออก

เป็นภาคประธานกบัภาคลกัษณะ แต่หากพจิารณาปรากฏการณ์ทัง้สองตามความจรงิแลว้ จะอยา่งไรเสยีกไ็ม่

สามารถทีจ่ะแยกผูรู้ใ้นภาคประธานกบัสิง่ทีถ่กูรูใ้นภาคลกัษณะออกจากกนัได ้เพราะหากแยกออกจากกนัเมือ่ไร 

ความรูเ้กีย่วกบัปรากฏการณ์ของฉนักบัไพบ่นมอืกจ็ะไมเ่กดิขึน้เป็นอนัขาด แต่อะไรคอืสิง่ทีท่�ำใหเ้ราสามารถ

หยัง่รูไ้ดว้า่ฉนักบัไพบ่นมอืเป็นเอกภาพทีไ่มอ่าจแยกขาดจากกนัได ้เพราะถา้เราไมเ่คยมคีวามคดิหรอืประสบการณ์

ของกรณน้ีีมาก่อน ความรูท้ีเ่กดิจากการหยัง่รูโ้ดยตรงในเรือ่งเอกภาพของ ฉนั (ผูรู้/้ภาคประธาน) กบัไพบ่นมอื 

(สิง่ทีถ่กูรู/้ภาคลกัษณะ) กย็อ่มไมส่ามารถเกดิขึน้ไดเ้ชน่กนั

	 ดว้ยเหตุน้ี สิง่ทีนิ่ชดิะเสนอต่อมา จงึเป็นการชีใ้หเ้หน็ถงึมติทิีล่กึลงไปในอชัฌตัตกิญาณ ซึง่ไมใ่ชอ่ชัฌตั

ตกิญาณทีเ่กดิขึน้โดยความคดิหรอืประสบการณ์ลว้น ๆ  หากแต่เป็นเจตจ�ำนงของอชัฌตัตกิญาณทีส่มัพนัธก์บั

การใชส้ตปัิญญาในการหยัง่รูถ้งึความเป็นจรงิของสถานการณ์หรอืปรากฏการณ์ต่าง ๆ  ไดโ้ดยตรง ซึง่อชัฌตัตกิญาณ

ในมติมิมุมองน้ี กค็อืสิง่ทีนิ่ชดิะเรยีกวา่ ปัญญาญาณ ทีเ่ป็นอสิระจากความคดิ และเมือ่เป็นอสิระจากความคดิ 

การรบัรู้ที่เกดิขึน้โดยตรงจากปัญญาญาณก็จงึเป็นอุตรวสิยัที่ปราศจากทัง้อตัวสิยัและภววสิยัอยู่ในท ี แต่

ถงึกระนัน้ นิชดิะเองกเ็น้นย�้ำอยา่งหนกัแน่นวา่ ปัญญาญาณเชน่น้ีแมเ้ป็นอุตรวสิยัทีเ่กดิขึน้โดยกระบวนการ

หยัง่รูภ้ายในจติส�ำนึก แต่ในขณะเดยีวกนักไ็มใ่ชก่ารหยัง่รูน้ามธรรมทีจ่ะสามารถตดัขาดไปจากความเป็นจรงิ

ได ้ฉะนัน้จากขอ้เสนอในจดุน้ีเอง ทีท่�ำใหเ้กดิภาพจ�ำใหมเ่กีย่วกบักระบวนการหยัง่รูภ้ายในจติขึน้มาวา่ อชัฌตั-

ตกิญาณไมไ่ดเ้ป็นเพยีงสิง่น่ิงเฉย (passive) เพือ่รอการสะสมขอ้มลูทีจ่ะไดร้บัจากประสบการณ์ภายนอกเทา่นัน้ 

แต่อชัฌตัตกิญาณอยา่งทีนิ่ชดิะนิยามไวว้า่ คอื ปัญญาญาณ ถอืเป็นสิง่ทีม่เีจตจ�ำนงในตวัเอง ปัญญาญาณจงึ

เป็นอชัฌตัตกิญาณทีม่สีภาพกมัมนัต ์(active) และสามารถกระท�ำการมุง่หมายเจตจ�ำนงออกไปยงัสถานการณ์

หรอืปรากฏการณ์ของการรบัรูโ้ลกภายนอก เพือ่รูค้วามเป็นจรงิไดโ้ดยตรง

	 ดงัจะเหน็ไดว้า่ ขอ้เสนอดงักลา่วในเรือ่ง ปัญญาญาณ ถอืเป็นการแกไ้ขขอ้บกพรอ่งในเรือ่งประสบการณ์

บรสิทุธิข์องวลิเลยีม เจมส ์ ทีเ่สนอชุดความคดิเกีย่วกบัสภาพเป็นกลางของประสบการณ์ไว ้ แต่เพราะสภาพ

เป็นกลางของประสบการณ์ตามทศันะของเจมส ์ยงัพวัพนัอยูก่บัสิง่ทีเ่รยีกวา่กระแสความคดิ จงึท�ำใหป้ระสบการณ์

บรสิทุธิด์งักลา่วตอ้งขาดความพสิทุธิแ์ทไ้ปโดยปรยิาย ดงันัน้ เมือ่นิชดิะเสนอวา่ ในทกุ ๆ ขัน้ตอนของการเกดิ



	  				     ปีที ่39 ฉบบัที ่2 (ม.ีค. - เม.ย. 2562)				          	  ปีที ่39 ฉบบัที ่2 (ม.ีค. - เม.ย. 2562)

41

ประสบการณ์จากการรบัรู ้ยงัมปีระสบการณ์ดัง้เดมิทีย่งัไมถ่กูความคดิใด ๆ เขา้มาปรงุแต่ง ซึง่จะสามารถเขา้

ถงึประสบการณ์เชน่น้ีไดด้ว้ยการอาศยัปัญญาญาณ โดยประสบการณ์ดงักลา่วกค็อืสิง่ทีเ่รยีกวา่ ประสบการณ์

พสิทุธิแ์ท ้ดงันิยามทีนิ่ชดิะไดใ้หเ้อาไวว้า่

	 การทีม่ปีระสบการณ์เกดิขึน้ คอื [การที]่ จติเกดิรูค้วามเป็นจรงิอยา่งทีส่ ิง่นัน้เป็น เมือ่ละทิ้งการปรงุแต่ง [ประสบการณ์

นัน้] โดยตนเองอยา่งแทจ้รงิ กค็อืการรูต้ามความเป็นจรงิ [แต่] เนือ่งจากอนัทีจ่รงินัน้ สิง่ทีเ่รยีกกนัวา่ประสบการณ์โดยปกตแิลว้ 

จะปะปนไปดว้ยความคดิอะไรบางอย่าง ดงันัน้ [ในทางตรงกนัขา้ม] สิง่ทีเ่รยีกว่า พสิุทธิแ์ท้ จงึเป็นสภาวะทีเ่ป็นเช่นนัน้

ของประสบการณ์ตามจรงิ โดยปราศจากการตดัสนิทางความคดิใด ๆ เพิม่เตมิแมส้กันิด16  (Nishida, 1999: 15)

	 ยิง่ไปกวา่นัน้ มโนทศัน์ประสบการณ์พสิทุธิแ์ท ้ยงัเป็นการชีใ้หเ้หน็ปัญหาเกดิขึน้จากการใชภ้าษา ซึง่

ถกูจ�ำกดัไวก้บัไวยากรณ์หรอืกระบวนการทางตรรกวทิยา อยา่งเชน่ในกรณเีมือ่เราตอ้งการจะเอย่ประโยคเพือ่

บอกถงึสถานการณ์บางอยา่งทีเ่ราก�ำลงัมปีระสบการณ์เกีย่วกบับางสิง่ โดยประโยคทัว่ ๆ ไปทีเ่ราตอ้งกล่าว

ออกมากค็อื “ฉนัมปีระสบการณ์” หรอื “มนัเป็นประสบการณ์” ซึง่จะเหน็ไดว้า่ รปูประโยคไมว่า่จะโดยไวยากรณ์

หรอืโดยตรรกวทิยากต็าม ประโยคนัน้จ�ำเป็นทีจ่ะตอ้งประกอบไปดว้ยประธานและกรรม (subject and object) 

เสมอ นัน่หมายความวา่ การใชภ้าษาเพือ่บอกกลา่วเลา่ถงึประสบการณ์ เทา่กบัยิง่เป็นการเพิม่ระดบัของการ

แบ่งแยกแบบทวลิกัษณะใหเ้ด่นชดัยิง่ขึน้ ดงันัน้ สิง่ทีนิ่ชดิะต้องการเสนอกค็อืวธิกีารทีจ่ะใหค้�ำอธบิายถงึ

ประสบการณ์ดัง้เดมิทีเ่กดิขึน้โดยตรงและมคีวามพสิทุธิแ์ท ้ อยา่งทีส่ ิง่นัน้เป็นโดยไมถู่กภาษาเขา้มาแบ่งแยก 

(Heisig, 2001: 43)

	 ทัง้น้ี หากน�ำประโยค “ฉนัมปีระสบการณ์” หรอื “มนัเป็นประสบการณ์” มาตัง้ขอ้สงัเกตเพิม่เตมิวา่ 

จรงิหรอืไม่ทีก่ารกล่าวถงึประสบการณ์ของเรา ประสบการณ์ทีถู่กเสนอออกมาจะไม่ใช่ประสบการณ์ดัง้เดมิ 

เพราะภาษาเป็นตวัการท�ำใหเ้กดิการแบง่แยกแบบทวลิกัษณะเสมอ ซึง่หากพจิารณาถงึรปูประโยคดงักลา่วกบั

สถานการณ์ตวัอยา่ง ในเรือ่งความส�ำนึกรูก้บัส�ำรบัไพบ่นโต๊ะ จะพบวา่เมือ่เราเอย่ประโยค “ฉนัมปีระสบการณ์

ถงึไพส่�ำรบันัน้” หรอื “ไพส่�ำรบันัน้เป็นประสบการณ์ของฉนั” โดยความจรงิแลว้ ฉนักบัส�ำรบัไพน่ัน้ คอื เอกภาพ

ทีเ่กดิขึน้ในประสบการณ์ แต่ในทนัททีีพ่ดูออกมาเป็นภาษา เอกภาพดงักลา่วกห็ายไป เพราะเมือ่พดูถงึ ‘ฉนั’ 

เป็นประธาน ‘ไพ’่  กจ็ะถกูแบง่แยกไปเป็นภาคลกัษณะ หรอืไมว่า่จะพดูถงึ ‘ไพ’่ ก่อน โดยน�ำไพม่าเป็นประธาน

กต็าม ในกรณน้ีีเชน่กนั ‘ฉนั’ กจ็ะถกูแบง่แยกออกไปเป็นภาคลกัษณะ ดงันัน้ไมว่า่เราจะสือ่สารโดยยดึฉนัหรอื

ไพเ่ป็นแกนหลกัของประโยคกต็าม ประโยคกจ็ะท�ำหน้าทีแ่บง่แยกความคดิใหเ้ขา้สูร่ปูแบบทวลิกัษณะ แต่ถงึ

แมเ้ราจะถกูประโยคทางภาษาเขา้มาจ�ำกดัความคดิใหอ้ยใูนรปูแบบทวลิกัษณะกต็าม ทวา่ในขณะเดยีวกนัการ

หยัง่รูภ้ายในทีเ่กดิขึน้ กท็�ำใหเ้ราส�ำนึกรูถ้งึเอกภาพทีพ่น้ไปจากขอ้จ�ำกดัของภาษาอยูเ่สมอ ซึง่เป็นผลมาจาก

เจตจ�ำนงของปัญญาญาณ ทีท่�ำใหเ้รารูถ้งึเอกภาพนัน้ไดโ้ดยตรง

	 ดว้ยการชีใ้หเ้หน็ถงึขอ้จ�ำกดัในการเขา้ถงึประสบการณ์ ทีถู่กภาษาและตรรกะเป็นตวักระท�ำใหเ้กดิ

ทวลิกัษณะขึน้ในความคดิอยูเ่สมอนัน้ จงึน�ำมาสูข่อ้สงสยัในเรือ่งปรากฏการณ์ทีเ่กดิขึน้ในจติ เพราะถงึแมนิ้ชดิะ 

จะนิยามประสบการณ์พสิทุธิแ์ทเ้อาไวอ้ยา่งชดัเจนวา่เป็นสิง่ทีแ่ตกต่างจากความคดิกต็าม แต่ในเมือ่ความคดิ

16 経験するというのは事実其儘に知るの意である。全く自己の細工を棄てて、事実に従うて知るのである。純粋と
いうのは、普通に経験といっている者もその実は何らかの思想を交えているから、毫も思慮分別を加えない、真
に経験其儘の状態をいうのである。



				          	  ปีที ่39 ฉบบัที ่2 (ม.ีค. - เม.ย. 2562)

42

แบบทวลิกัษณะถอืเป็นสิง่ทีเ่จอืปน ปรงุแต่ง และท�ำงานอยูต่ลอดเวลาในจติของเรา ซึง่ขอ้สงสยัในจดุน้ีถอืเป็น

ค�ำถามส�ำคญั เพือ่น�ำไปสูก่ารไต่สวนความพสิทุธิแ์ทท้ีม่อียูใ่นประสบการณ์ดัง้เดมิ อยา่งทีนิ่ชดิะเองกต็ัง้ค�ำถาม

เช่นน้ีในงานของเขาว่า “ตามความหมายดงัทีก่ล่าวไปนัน้ ปรากฏการณ์ทางจติแบบไหน คอื ความเป็นจรงิ

ของประสบการณ์พสิทุธิแ์ทฤ้ๅ”17 (Nishida, 1999: 17)

	 ค�ำถามดงักล่าว คอื การเริม่ต้นไต่สวนความสมัพนัธ์ระหว่างปรากฏการณ์ทางจติกบันิยามของ

ประสบการณ์พสิทุธิแ์ทต้ามที ่นิชดิะ ไดใ้หไ้ว ้อกีทัง้ยงัเป็นการเริม่ตน้ขอ้สงสยัทีแ่สดงใหเ้หน็วา่ การทีป่รากฏการณ์

ซึง่เกดิขึน้ภายในจตินัน้ประกอบดว้ยความคดิและประสบการณ์ เชน่นัน้หากคนคนหน่ึงเกดิประสบการณ์ขึน้ในจติ 

ปรากฏการณ์ภายในจติทีเ่ป็นความพสิทุธิแ์ทอ้ยา่งทีไ่มไ่ดข้ึน้อยูก่บัความคดิ จะถกูอธบิายออกมาในรปูแบบใด 

โดยเฉพาะอยา่งยิง่ หากไมใ่ชใ่นแบบทีถ่กูน�ำเสนอผา่นปรชัญาตะวนัตกตามกระแสนิยม (ณ สมยันัน้) ไมว่า่จะ

เป็นทฤษฎจีตินิยมทีม่คีวามเป็นนามธรรมสงู หรอืแมแ้ต่ทฤษฎใีนกลุม่ประสบการณ์นิยมสดุขัว้ทีเ่น้นหนกัเรือ่ง

การท�ำงานของความคดิในเชงิรปูธรรมกต็าม ในการน้ี นิชดิะ ไดเ้ริม่ตน้จากการชีใ้หเ้หน็ปัญหาของฐานคตทิีม่ ี

เกีย่วกบัปรากฏการณ์ทางจติวา่ “การรูผ้สัสะหรอืการรบัรูท้ีต่กอยูภ่ายใตส้ิง่น้ี [ภายใตป้รากฏการณ์ทางจติ] ไม่

วา่ใครกไ็มม่คีวามเหน็แตกต่าง ทวา่ยิง่ไปกวา่นัน้คอืเชือ่วา่ ปรากฏการณ์ของจติทัง้หมดเป็นสิง่ทีป่รากฏตาม

แบบแผนน้ี”18 (Nishida, 1999: 17)

	 นิชดิะ ไดช้ีใ้หเ้หน็ปัญหาจากฐานคตเิดมิทีม่กัปรากฏในปรชัญาตะวนัตก และรวมถงึจติวทิยาตะวนัตกที่

อาศยัฐานคตบิางอยา่งจากปรชัญา ซึง่โดยมากกม็กัจะเอาการรูผ้สัสะ (sensation) กบัการรบัรู ้ (perception) 

เขา้ไปปะปนในการสรา้งชดุค�ำอธบิายทีเ่กีย่วกบัปรากฏการณ์ทางจติ นิชดิะ เหน็วา่การไมแ่บง่แยกการรูผ้สัสะ

ออกจากการรบัรูใ้หช้ดัเจน ถอืเป็นความสุม่เสีย่งทีจ่ะท�ำใหเ้กดิความเขา้ใจผดิวา่ ความรูเ้กีย่วกบัประสบการณ์

ทัง้หมดเป็นเรือ่งของอชัฌตัตกิญาณเทา่นัน้ ทีท่�ำใหส้ามารถหยัง่รูโ้ดยตรงไดจ้ากการเกง็หรอืการคะเนเอาดว้ย

ความคดิลว้น ๆ  โดยหลงลมืมติขิองอารมณ์ความรูส้กึไป ดงัที ่นิชดิะ ไดห้ยบิยกตวัอยา่งเรือ่งความทรงจ�ำ เพือ่

น�ำมาชีใ้หเ้หน็ต่อกรณีน้ีวา่ “แมก้ระทัง่เรือ่งของความทรงจ�ำ ความส�ำนึกรูใ้นอดตีกไ็มไ่ดเ้กดิขึน้โดยตรง ดว้ย

เหตุน้ีจงึไมใ่ชก่ารหยัง่รูโ้ดยตรงถงึอดตี การรูส้กึถงึอดตีกค็อือารมณ์ของ ณ ปัจจบุนั”19 (Nishida, 1999: 17-18)

	 ทัง้น้ี จากตวัอย่างที ่ นิชดิะ ไดห้ยบิยกมานัน้ เป็นการเสนอใหเ้หน็ว่า หากพจิารณาเกีย่วกบัเรื่อง

ความทรงจ�ำซึง่เป็นประสบการณ์ทีเ่คยเกดิขึน้ในอดตี ปรากฏการณ์ทีเ่ราระลกึถงึอดตีในลกัษณะน้ี ไมอ่าจเรยีกวา่

เป็นการรบัรูโ้ดยตรงของจติทีม่ต่ีอประสบการณ์ในอดตีได ้ เพราะประสบการณ์ทีส่ ิน้สดุลงไปแลว้ ไมส่ามารถ

ท�ำใหเ้กดิการรบัรูต้่อสิง่นัน้ไดอ้ยา่งตรงไปตรงมา เมือ่เป็นเชน่นัน้กไ็มส่ามารถยนืยนัไดว้า่ การรูป้ระสบการณ์

ในอดตีเกดิขึน้โดยอชัฌตัตกิญาณตามทศันะของนกัประสบการณ์นิยมสุดขัว้ ในการโตแ้ยง้ประการน้ี นิชดิะ 

จงึไดเ้น้นย�ำ้ถงึขอ้เสนอของเขาวา่ การทีจ่ติมคีวามส�ำนึกรูถ้งึอดตี เกดิจากการรูผ้สัสะทางใจ ทีจ่ติเขา้ไปลว่งรู้

ปรากฏการณ์อนัเป็นอารมณ์ความรูส้กึทีเ่กดิขึน้ในความส�ำนึกรู ้ โดยความส�ำนึกรูด้งักลา่วเป็นสิง่ทีเ่กดิขึน้ ณ 

ปัจจุบนั ซึง่อาศยัประสบการณ์ในอดตีมาเป็นอารมณ์ของจติ ฉะนัน้ การหยัง่รูโ้ดยตรงของจติในลกัษณะน้ี

จงึตอ้งอาศยัเจตจ�ำนงของปัญญาญาณ ไมใ่ชอ่าศยัการเกง็หรอืคะเนเอาโดยอชัฌตัตกิญาณทีพ่นัผกูอยูก่บัความคดิ

17 右にいったような意味において、如何なる精神現象が純粋経験の事実であるか。
18 感覚や知覚がこれに属することは誰も異論はあるまい。しかし余は凡ての精神現象がこの形において現われる
ものであると信ずる。
19 記憶においても、過去の意識が直に起ってくるのでもなく、従って過去を直覚するのでもない。過去と感ずるの
も現在の感情である。



	  				     ปีที ่39 ฉบบัที ่2 (ม.ีค. - เม.ย. 2562)				          	  ปีที ่39 ฉบบัที ่2 (ม.ีค. - เม.ย. 2562)

43

เพยีงอยา่งเดยีวเทา่นัน้จงึจะท�ำได ้อกีทัง้ขอ้โตแ้ยง้ตามที ่นิชดิะ ไดเ้สนอมา ยงัน�ำไปสูก่ารเชือ้เชญิใหพ้จิารณา

ปรากฏการณ์ทางจติในสองประเดน็หลกั ทีเ่กีย่วขอ้งกบัมลูฐานของประสบการณ์ ดงัต่อไปน้ี

	 ประการแรก ปัญหาทีเ่กดิขึน้คอืประสบการณ์พสิทุธิแ์ทเ้ป็นสิง่เรยีบงา่ยหรอืซบัซอ้น เพราะถงึแมจ้ะเป็นประสบการณ์

พสิทุธิแ์ทจ้ากการรูโ้ดยตรงกต็าม แต่สิง่ [เรยีบงา่ย] น้ีถกูท�ำใหเ้ป็นสว่นประกอบของประสบการณ์ในอดตีหรอืไม ่อกีทัง้ต่อมา 

หากพจิารณาจากแงท่ีส่ามารถวเิคราะหอ์งคป์ระกอบไดเ้ป็นสว่น ๆ  กถ็อืวา่ซบัซอ้นได ้แต่ไมว่า่ประสบการณ์พสิทุธิแ์ทจ้ะมคีวาม

ซบัซอ้นแคไ่หนกต็าม [ทวา่] ณ ชัว่ขณะนัน้ [ทีเ่กดิประสบการณ์] คอืความเป็นจรงิหนึง่เดยีวทีเ่รยีบงา่ยเสมอ20  […] ในท�ำนอง

เดยีวกนัน้ี ณ ตอนทีไ่ดท้�ำการวเิคราะหค์วามส�ำนึกรูอ้นัเป็นปัจจบุนัไปแลว้กเ็ชน่กนั สิง่ทีถ่กูน�ำมาใหว้เิคราะหน์ัน้ กไ็มน่บัวา่เป็น

ความส�ำนึกรู้ ณ ปัจจุบันอีกต่อไปแล้ว [ฉะนัน้] หากพิจารณาทุกอย่างจากมุมมองของประสบการณ์พิสุทธิ์แท ้

กรณเีหลา่นัน้กเ็ป็นทัง้ความเรยีบงา่ย และเป็นทัง้ความดัง้เดมิ21  (Nishida, 1999: 19-20)

	 ประการต่อมา การก่อตวัของประสบการณ์พสิทุธิแ์ทท้ีเ่กดิขึน้นัน้ครอบคลมุไปถงึไหน ความเป็นปัจจบุนัของประสบการณ์

พสิทุธิแ์ท ้ณ ขณะทีค่ดิเกีย่วกบัปัจจบุนั ยอ่มไมใ่ชค่วามเป็นปัจจบุนัจากความคดิอยา่งทีป่รากฏต่อเรา ณ ปัจจบุนั [เพราะ] ณ 

ความเป็นปัจจุบนัในฐานะความเป็นจรงิจากความส�ำนึกรู ้ จะตอ้งต่อเนือ่งโดยกาลเวลาราวหนึง่ จงึกล่าวไดว้า่ การจดจอ่ของ

ความส�ำนึกรู ้ คอืสิง่ทีเ่ป็นปัจจบุนัในทกุขณะ ดว้ยเหตุน้ี ขอบเขตของประสบการณ์พสิทุธิแ์ท ้ จงึมาสอดคลอ้งกบัขอบเขตของ

ความตระหนกัส�ำหรบัเราเอง แต่ทีย่ ิง่ไปกวา่นัน้ [ขา้พเจา้] คดิวา่ ขอบเขตน้ีไมไ่ดอ้ยูภ่ายใตค้วามตระหนกัเดยีวเสมอไป [เพราะ] 

การหันเหความตระหนักไปสู่สภาพทีไ่ม่แบ่งแยกผู้รู้กับสิง่ทีถู่กรู้นั ้น  เป็นสิง่ทีเ่ราสามารถท�ำได้โดยไม่ปะปน

กบัความคดิแมเ้พยีงเลก็น้อย22  (Nishida, 1999: 20-21)

	 อยา่งไรกด็ ี หากกลา่วอยา่งขยายความตามทศันะของนิชดิะ ในเรือ่งมลูฐานของประสบการณ์ทัง้สอง

ประการขา้งตน้จะพบวา่ เป็นความพยายามทีจ่ะแยกแยะเอาความคดิและประสบการณ์ออกจากกนั โดยชีใ้ห้

เหน็วา่ ประสบการณ์บางอยา่งไมไ่ดข้ึน้อยูก่บัความคดิเสมอไป เพราะในบรรดาประสบการณ์ทีเ่กดิแก่คนเรา

นัน้ กย็งัแยกเป็นประสบการณ์ทีเ่กดิจากการรบัรูส้ ิง่ภายนอก กบัอกีแบบคอืประสบการณ์ทีเ่กดิจากอารมณ์ของ

จติเองจากภายใน ซึง่ประสบการณ์เหลา่น้ีเองทีค่อยปกคลมุประสบการณ์ดัง้เดมิจนท�ำใหค้วามพสิทุธิแ์ทถ้กูซ่อน

เร้นไปจากความส�ำนึกรู้ มหิน�ำซ�้ำยงัท�ำให้เกดิความคดิของปัจเจกเขา้มาท�ำการแบ่งแยกผู้รู้กบัสิง่ที่ถูกรู้

ออกจากกนั โดยทัง้หมดน้ีเป็นการท�ำลายเอกภาพแหง่ความเรยีบงา่ยของประสบการณ์พสิทุธิแ์ท ้ และท�ำให้

ความเรยีบงา่ยนัน้กลายเป็นปรากฏการณ์ทางจติทีซ่บัซอ้น

	 ดงันัน้ การเขา้ถงึประสบการณ์พสิทุธิแ์ทจ้งึตอ้งส�ำเหนียกเพยีง ณ ปัจจบุนัเทา่นัน้ ทวา่ความเป็นปัจจบุนั

แมภ้ายนอกเป็นสิง่ทีด่เูหมอืนเรยีบงา่ย แต่เมือ่ใดทีเ่ราพยายามจะคดิถงึปัจจบุนั นัน่กเ็ป็นการท�ำลายความเป็น

20 先ず純粋経験は単純であるか、はた複雑であるかの問題が起ってくる。直下の純粋経験であっても、これが過
去の経験の構成せられた者であるとか、また後にてこれを単一なる要素に分析できるとかいう点より見れば、複
雑といってもよかろう。しかし純粋経験はいかに複雑であっても、その瞬間においては、いつも単純なる一事実で
ある。
21 これと同じく、現在の意識を分析した時にも、その分析せられた者はもはや現在の意識と同一ではない。純粋経
験 の 上 か ら 見 れ ば 凡 て が 種 別 的 で あ っ て 、そ の 場 合 ご と に 、単 純 で 、独 創
的であるのである。
22 次にかかる純粋経験の綜合は何処まで及ぶか。純粋経験の現在は、現在について考うる時、已に現在にあらず
というような思想上の現在ではない。意識上の事実としての現在には、いくらかの時間的継続がなければならぬ。
即ち意識の焦点がいつでも現在となるのである。それで、純粋経験の範囲は自ら注意の範囲と一致してくる。しか
し余はこの範囲は必ずしも一注意の下にかぎらぬと思う。我々は少しの思想も交えず、主客未分の状態に注意を
転じて行くことができるのである。	



				          	  ปีที ่39 ฉบบัที ่2 (ม.ีค. - เม.ย. 2562)

44

ปัจจบุนัไปในตวัเอง เพราะในขณะทีค่ดิถงึปัจจบุนั ปัจจบุนักก็ลายเป็นอดตีไปแลว้อยา่งทนัททีนัใด ซึง่ไมเ่พยีงแต่

ความคดิเท่านัน้ ความส�ำนึกรูข้องคนเรากเ็ช่นกนั มกัจะอา้งองิอยูภ่ายใตข้อบเขตของมโนทศัน์ทีม่กีาลเวลา 

สถานที ่และอารมณ์ความรูส้กึสว่นตนเขา้มาเกีย่วขอ้ง เมือ่สิง่เหลา่น้ีเขา้ไปพวัพนัอยูก่บัความส�ำนึกรู ้ปัจจบุนั

กลายเป็นสิง่ทีพ่นัผกูอยูก่บัอดตีทีก่ลายไปเป็นอารมณ์ของจติไปแลว้ก่อนหน้า ฉะนัน้ ความเป็นจรงิทีค่นเรามี

เกีย่วกบัประสบการณ์ปัจจบุนัจงึแบง่ไดเ้ป็นสองระดบั โดยระดบัแรก คอื ความเป็นจรงิของปัจจบุนัทีย่งัปนเป

อยูก่บักาลเวลาในชว่งระยะหน่ึง กลา่วคอื เป็นประสบการณ์ปัจจบุนัทีนึ่กยอ้นไปถงึหมดุหมายในอดตีชัว่แวบ

หน่ึง ความเป็นจรงิทีเ่กดิขึน้ในลกัษณะน้ีจะมกีารกนิระยะเวลาสัน้ ๆ สว่นในอกีระดบั คอื ความเป็นจรงิของ

ปัจจบุนัทีไ่มข่ึน้อยูก่บัความคดิเรือ่งกาลเวลา แต่ขึน้อยูก่บัเจตจ�ำนงของปัญญาญาณ ทีจ่ะชว่ยส�ำรวมความส�ำนึกรู้

ใหเ้ขา้มาสู่ปัจจุบนัอนัแทจ้รงิโดยไม่มกีารแบ่งแยกผูรู้ก้บัสิง่ทีถู่กรู ้ ดว้ยการก้าวพน้ความคดิไปสู่การหยัง่รู้

เอกภาพของประสบการณ์ทีเ่กดิกบัจติอยา่งตรงไปตรงมา

	 ดว้ยเหตุน้ี ประสบการณ์พสิทุธิแ์ทข้องนิชดิะ จงึวางเป้าหมายไวท้ีค่วามส�ำนึกรูแ้หง่ปัจจบุนั ซึง่ความ

ส�ำนึกรูเ้ชน่นัน้เป็นการหยัง่รูท้ ีเ่กดิขึน้โดยตรง ก่อนทีป่ระสบการณ์  ณ ปัจจบุนันัน้ ๆ จะถกูแบง่แยกใหก้ลาย

เป็นประสบการณ์เชงิอตัวสิยัและภววสิยั แต่ถงึกระนัน้ ประสบการณ์พสิทุธิแ์ทก้ไ็มใ่ชส่ิง่ทีต่ดัขาดจากความคดิ

โดยสิน้เชงิ ทวา่ในทางกลบักนั ปลายทางของประสบการณ์พสิทุธิแ์ทต่้างหากทีถ่กูสิง่ต่าง ๆ เขา้มาประกอบ

สรา้งจนเป็นความคดิ ดงันัน้ หากพจิารณาจากฐานคดิเชน่น้ีกเ็ป็นทีช่ดัเจนวา่ นิชดิะ ปฏเิสธความส�ำนึกรูแ้บบ

ทวลิกัษณะ แต่ในการปฏเิสธของนิชดิะกลบัแสดงใหเ้หน็แนววธิทีีพ่าใหข้า้มพน้แนวความคดิของกลุม่เอกนิยม

และทวนิิยม (monism and dualism) จากการเสนอมโนทศัน์ประสบการณ์พสิทุธิแ์ท ้ทีร่วมเอาทัง้เอกนิยมและ

ทวนิิยมเขา้ไวใ้นระเบยีบวธิคีดิเดยีวกนั ดว้ยการจดัวางมมุมองใหมใ่หม้สีว่นสมัพนัธก์นั ซึง่การกา้วพน้เชน่น้ียงั

ท�ำใหไ้ตรต่รองความส�ำนึกรูเ้กีย่วกบัตวัตนในฐานะเป็นแหลง่รวมของประสบการณ์รปูแบบต่าง ๆ  นัน้ กต็อ้งถกู

น�ำกลบัมาคดิทบทวนกนัใหม ่(Carter, 1997: 1, 13-14)

	 เน่ืองจากการเสนอแนวคดิเกีย่วกบัความส�ำนึกรูต้วัตน (self-awareness) ของนิชดิะ มมีติมิมุมองทีแ่ตกต่าง

ไปจากแนวคดิเรือ่ง จติส�ำนึกแหง่ตวัตน (self-consciousness) ในปรชัญาตะวนัตก เพราะความส�ำนึกรูต้วัตน

ตามทศันะของ นิชดิะ คอื การเปลีย่นกระบวนทศัน์จากเดมิทีม่จีดุสนใจอยูท่ีป่ระสบการณ์ ไปสูก่ารแสวงหาใน

สิง่ทีเ่รยีกวา่ มมุมองแหง่ตวัตน (a viewpoint of the self) เพือ่รือ้ถอนความสมับรูณ์อนัเป็นอตัวสิยัเดมิแทข้อง

อตัตา (ego) ซึง่โดยสว่นตวัของนิชดิะเองกค็รุน่คดิมาเน่ินนานถงึขอ้บกพรอ่งของปรชัญาตะวนัตกสมยัใหมท่ี่

เพยีรหมกมุน่อยูก่บัเรือ่งของอตัตา ในการน้ีนิชดิะจงึหนัเหจากจติส�ำนึกแหง่ตวัตน มาสูค่วามส�ำนึกรูถ้งึมมุมอง

ทีม่ต่ีอตวัตนของตนเอง และเพือ่จะเตมิเตม็แนวคดิเรือ่งความส�ำนึกรูต้วัตน นิชดิะไดผ้กูโยงความส�ำนึกรูต้วัตน

เขา้กบัมโนทศัน์หลกัอยา่งประสบการณ์พสิุทธิแ์ท ้ ภายใตก้ารวางระบบคดิของเขาทีอ่ยูบ่นพืน้ฐานความเป็น

สากลของตรรกะและวธิกีารทางปรชัญา แนวคดิของนิชดิะ จงึไมใ่ชแ่คก่ารน�ำค�ำวา่ ‘ความส�ำนึกรูต้วัตน’ มา

แทนทีค่�ำวา่ ‘จติส�ำนึกแหง่ตวัตน’ แต่ขอ้เสนอของเขาคอืการท�ำปรชัญา ทีง่อกเงยและแตกแขนงออกมาเป็น

ปรชัญากระแสใหม ่(Heisig, 2001: 49-50)

	 อยา่งไรกต็าม เพือ่ป้องกนัความสบัสนหรอืความเขา้ใจคลาดเคลื่อนอนัอาจเกดิขึน้กบัมโนทศัน์อยา่ง 

‘ความส�ำนึกรูต้วัตน’ ตามทีนิ่ชดิะเสนอ กบัอกีมโนทศัน์ซึง่เป็นแนวคดิพืน้ฐานตามกระแสนิยมของปรชัญาตะวนัตก

อยา่ง ‘จติส�ำนึกแหง่ตวัตน’ ซึง่โดยผวิเผนิแลว้อาจมองวา่คลา้ยคลงึกนั แต่ในความเป็นจรงิแลว้ทัง้สองมโนทศัน์

กลบัมคีวามแตกต่างกนัเป็นอยา่งมาก เน่ืองจากตามทศันะของนิชดิะแลว้ ความส�ำนึกรูต้วัตน คอื ความส�ำนึกรู ้



	  				     ปีที ่39 ฉบบัที ่2 (ม.ีค. - เม.ย. 2562)				          	  ปีที ่39 ฉบบัที ่2 (ม.ีค. - เม.ย. 2562)

45

(awareness) ทีป่ราศจากกาล (timeless) ปราศจากอตัวสิยั (non-subjective) ปราศจากอตัตา (egoless) โดย

การปราศจากซึง่การส�ำแดงของสิง่ดงักลา่วน้ี ถอืเป็นการสรา้งมมุมองใหมใ่นการท�ำความเขา้ใจกจิกรรมของจติ 

อยา่งการรูแ้ละการกระท�ำของจติ ซึง่เป็นธรรมชาตขิองจติโดยแท ้ และในทีสุ่ดจงึน�ำไปสูค่วามเป็นไปไดท้ีจ่ะ

เขา้ใจถงึภาวะแทข้องตวัตน ทวา่ในทางตรงกนัขา้ม จติส�ำนึกแหง่ตวัตนในแบบปรชัญาตะวนัตก ตามกระแสนิยม 

โดยทัว่ไปแลว้ คอื จติส�ำนึกทีม่าจากความเป็นปัจเจก ซึง่ท�ำใหค้วามเป็นจรงิทีเ่กดิจากจติส�ำนึกในลกัษณะน้ี มี

ความยดึมัน่ถอืมัน่ในมมุมองของตวัตนเชงิปัจเจก จติส�ำนึกรูท้ีล่ว่งรูถ้งึอะไรบางสิง่บางอยา่งจงึถกูท�ำใหเ้ป็นจรงิ 

(realized) มากกวา่ทีจ่ะตระหนกัรู ้ (aware) ความเป็นจรงิ ฉะนัน้ หากพจิารณาเปรยีบเทยีบระหวา่งแนวคดิ

เรือ่ง ความส�ำนึกรูต้วัตน กบั จติส�ำนึกแหง่ตวัตน จะพบวา่ ความส�ำนึกรูต้วัตนในทศันะของนิชดิะ กค็อิ ความ

ตระหนกัรูถ้งึการมตีวัตนและไมม่ตีวัตนไปพรอ้มกนั แต่ในอกีทางหน่ึง จติส�ำนึกแหง่ตวัตนตามกระแสปรชัญา

ตะวนัตกนัน้ คอื การตระหนกัรูถ้งึความมตีวัตนของตนเอง (Heisig, 2001: 51)

	 สว่นวธิกีารทีเ่ป็นขอ้เสนอของนิชดิะ เพือ่น�ำมาใชใ้นการเขา้ถงึความส�ำนึกรูต้วัตนดงักลา่ว คอื อาศยั

การหยัง่รูอ้อกไปนอกประสบการณ์ทีเ่กดิขึน้ภายใตเ้หตุปัจจยัแหง่กาล เทศะ และการด�ำรงอยู ่เพือ่ไตรต่รองถงึ

ความเป็นจรงิของตวัตน ดงัขอ้เสนอของนิชดิะทีว่า่ “การหยัง่รูโ้ดยตรง คอื สิง่หนึง่ทีเ่รยีกวา่ การรูใ้นสิง่ทีถ่กูรู ้

โดยยงัไมแ่บ่งแยกผูรู้ก้บัสิง่ทีถ่กูรู ้ และเป็นความส�ำนึกรูท้ีด่�ำเนินไปไมส่ิน้สดุ ตามสภาพความเป็นจรงิอยา่งที ่

เป็นเช่นนัน้ สว่นการไตรต่รอง คอื ความส�ำนึกรูท้ีพ่นิิจแลว้ซึง่สิง่ทีพ่น้ไปโดยมุมมองทีอ่ยูน่อกการด�ำเนินสบื

เนือ่งน้ี […] ยิง่ไปกวา่นัน้ การท�ำใหค้วามสมัพนัธภ์ายในของทัง้สองสิง่น้ี [ผูรู้/้สิง่ทีถ่กูรู]้ กระจา่งแจง้ต่อเรา คอื

การพจิารณาความส�ำนึกรูต้วัตนของเรา”23 (Nishida, 2004: 13)

	 แนววธิอีนัเป็นขอ้เสนอดงักลา่วของ นิชดิะ คอืความตัง้ใจทีจ่ะผสมผสานแนวคดิเรือ่งปัญญาญาณ เขา้

กบัการไตรต่รองปรากฏการณ์ทางจติอนัเป็นสภาวะภายในของปัจเจก แต่วธิกีารไตรต่รองของนิชดิะนัน้ โดย

หลกัส�ำคญัจะมแีนวทางทีแ่ตกต่างไปจากวธิกีารไตรต่รองและพรรณนาตามแนวปรากฏการณ์วทิยาของตะวนั

ตก เน่ืองจากเป้าหมายของวธิปีรากฏการณ์วทิยา จะมุง่พรรณนาปรากฏการณ์ของตวัตนผา่นการมองโลกแบบ

ของอตัวสิยั หรอืแมแ้ต่แตกต่างไปจากแนวคดิโดยทัว่ไปในเรือ่งความเป็นสาเหตุของปรชัญาตะวนัตก ซึง่โดย

ทัง้หมดนัน้มเีป้าหมายทางวธิกีารที่แตกต่างไปจากแนววธิไีตร่ตรองของนิชดิะ อย่างที่นิชดิะได้ชี้ให้เหน็

ขอ้บกพรอ่งของกระบวนวธิสี�ำหรบัไตรต่รองจติส�ำนึกแหง่ตวัตนของตะวนัตกเอาไว ้ดงัน้ี

	 การรูถ้งึสิง่ฉะน้ี ทีเ่ราไตรต่รองความส�ำนึกรูข้องเรา อยา่งทีพ่จิารณาไดโ้ดยปกต ิ ถา้เทยีบกรณอียา่งการพนิิจความ

ส�ำนึกรูใ้นอดตีทีป่รากฏขึน้ต่อเบือ้งหน้าของจติใจ เฉกเชน่การสะทอ้นลกัษณะปรากฏนัน้ ๆ ตามสิง่ทีอ่ยูเ่บือ้งหน้ากระจกเงา 

การทีเ่ราไตรต่รองตวัตนของเรา โดยการตระหนกัรูฉ้ะน้ี จะอยา่งไรเสยีกไ็มอ่าจเป็นไปได ้ทวา่ในความหมายเดยีวกนัน้ี ดจูะ

ไม่ใช่แค่เราไม่สามารถท�ำการไตร่ตรองตวัตนของตนเองไดเ้ท่านัน้ แต่เกรงว่า เราอาจจะไม่สามารถท�ำการไตร่ตรองความ

ส�ำนึกรูใ้นอดตีใด ๆ ไดเ้ลย24  (Nishida, 2004: 15)

23 直観といふのは、主客の未だ分れない、知るものと知られるものと一つである、現実その儘な、不断進行の意識
である。反省といふのは、この進行の外に立つて、飜つて之を見た意識である。[…]  余は我々にこの二つのもの
の内面的関係を明にするものは我々の自覚であると思ふ。
24 我々が我々の意識を反省し、之を知るといふことが、普通に考へられる様に、鏡の前に物を置いて其形を映ずる
如くに、過去の意識を心前に浮べて見る様なことであるとするならば、我々は我々の自己を反省し、之を知るとい
ふことは到底不可能であらう。併し此の如き意味に於ては、我々は啻に我々の自己を反省することができないば
かりでなく、恐くは如何なる過去の意識を反省することはできないであらう。



				          	  ปีที ่39 ฉบบัที ่2 (ม.ีค. - เม.ย. 2562)

46

	 ขอ้สงัเกตของนิชดิะ ไดแ้สดงใหเ้หน็วา่ การไตรต่รองจติส�ำนึกแหง่ตวัตนทีใ่หค้วามส�ำคญักบัอตัตา ซึง่

มรีากเหงา้มาจากตดัสนิแบบอตัวสิยั การไตร่ตรองเช่นน้ี ถงึทีสุ่ดกไ็ม่ไดส้ามารถท�ำใหเ้รารูอ้ะไรอย่างอื่นได้

นอกจากอตัตาของเราเอง ในการน้ีนิชดิะจงึเปรยีบเปรยการไตรต่รองตวัตนบนพืน้ฐานของอตัวสิยัวา่ ไมต่่าง

กบัการสอ่งกระจกเพือ่ดเูงาสะทอ้นของตวัเองทีถ่กูฉายออกมาใหเ้หน็เป็นอตัตา สิง่ทีไ่ดจ้ากการไตรต่รองจาก

กระบวนวธิน้ีี อยา่งผวิเผนิทีส่ดุกเ็ป็นไดเ้พยีงการส�ำรวจตรวจสอบความส�ำนึกรูเ้กีย่วกบัตวัเองในอดตี แต่เมือ่

พจิารณาใหล้กึลงไป ถา้ความพยายามส�ำนึกรูถ้งึตวัตนของตนเองในอดตี ถูกเจอืปนดว้ยอารมณ์ของจติ ณ 

ปัจจุบนัเป็นปัจจยั ในกรณีน้ีสิง่ทีจ่ะไดจ้ากการไตร่ตรองนัน้ กไ็ม่ใช่ความส�ำนึกรูถ้งึอดตีแต่อย่างใด แต่เป็น

อารมณ์ของจติ ณ ปัจจบุนั ทีพ่ยายามสรา้งภาพแทนใหมม่ากลบทบัตวัตนในอดตี

	 ดว้ยเหตุน้ี นิชดิะจงึมองเหน็ความจ�ำเป็นทีจ่ะตอ้งมแีนววธิไีตรต่รองใหม ่ทีค่วรตอ้งปราศจากทัง้อตัวสิยั

และภววสิยั เพือ่ทีจ่ะท�ำใหก้ารไตรต่รองความส�ำนึกรูต้วัตนตามขนบของอตัวสิยั ไดก้า้วพน้จากการจ�ำกดัตวั

เองอยูภ่ายใตพ้รรณนาเพยีงภาพสะทอ้นของอตัตา ไปสูก่ารหยัง่รูธ้รรมชาตทิีแ่ทจ้รงิของตวัตน ทีเ่กีย่วพนักบั

เจตจ�ำนงของปัญญาญาณ และประสบการณ์พสิทุธิแ์ท ้ โดยสิง่เหลา่น้ีจะชว่ยเปิดเผยใหเ้หน็เอกภาพของความ

พสิุทธิแ์ทใ้นความส�ำนึกรูต้วัตนของปัจเจก ตามทีนิ่ชดิะกล่าวว่า “สภาพแทจ้รงิของประสบการณ์รปูธรรมที ่

ตรงไปตรงมาอย่างทีสุ่ดต่อเรา คอืเจตจ�ำนงอสิระอนัพสิุทธิแ์ท ้ และเป็นเอกภาพเชงิปัจเจกของเหตุปัจจยัอนั

หลากหลาย และเป็นการรวมตวัภายในกระบวนการของประสบการณ์อนัหลากหลาย”25 (Nishida, 2004: 241)

	 ดงัจะเหน็ไดว้่า ประสบการณ์ดัง้เดมิของมนุษย์ อนัเป็นประสบการณ์ก่อนความคดิ อย่างทีนิ่ชดิะ

เรยีกวา่ประสบการณ์พสิทุธิแ์ท ้ถอืเป็นประสบการณ์ทีเ่กดิขึน้ต่อการหยัง่รูโ้ดยตรงของจติ ซึง่การเขา้ถงึตวัตน

ดว้ยความส�ำนึกรูใ้นลกัษณะดงักลา่วน้ี จะท�ำใหต้ระหนกัถงึสภาวะโดยธรรมชาตขิองตวัตนกอ่นทีจ่ะมคีวามคดิ

เรือ่งปัจเจกเขา้มาเจอืปนจนแบง่แยกโลกทศัน์ออกเป็นอตัวสิยัหรอืภววสิยั ดงันัน้ หากปัจเจกบุคคลจะตระหนกั

ถงึธรรมชาตขิองตวัตนได ้นอกจากจะตอ้งหยัง่รูไ้ปถงึประสบการณ์พสิทุธิแ์ทโ้ดยตรงแลว้ เจตจ�ำนงของปัญญา

ญาณทีใ่ชใ้นการไตรต่รองเพือ่หยัง่รูถ้งึธรรมชาตขิองตวัตน กจ็ะตอ้งเป็นอสิระจากการยดึตดิกบัความคดิเรือ่ง

ความมอียูข่องตวัตนไปพรอ้มกนัดว้ย เพราะการไตรต่รองดว้ยปัญญาญาณ ไมใ่ชเ่พยีงการไตรต่รองถงึภาพ

สะทอ้นของอตัตาหรอืตวัตนทีป่รากฏอยูใ่นจติของเรา แต่เป็นการไตรต่รองตวัตนโดยน�ำเราออกไปจากมมุมอง

ของการมอีตัตาเป็นศูนย์กลาง เพื่อละวางอตัวสิยัและภววสิยั จนหยัง่รู้ถึงเอกภาพอนัพสิุทธิแ์ท้ได้อย่าง

ตรงไปตรงมา

บทสรปุ

	 ขอ้เสนอเรือ่งประสบการณ์พสิทุธิแ์ทข้องนิชดิะ คติะโร คอื การท�ำปรชัญาโดยอาศยัพืน้ฐานของปรชัญา

เซน็เขา้ไปไต่สวนกระบวนทศัน์ของนกัปรชัญาตะวนัตกทีก่�ำลงัเป็นกระแสนิยมในยุคสมยัของเขา ซึง่กระแส

นิยมทีว่า่มกัเป็นปรชัญาทีอ่าศยัรากฐานส�ำคญัมาจากมรดกทางความคดิของคา้นต์ (Immanuel Kant) หรอื

ไมเ่ชน่นัน้กก็เ็ป็นเฮเกล (Georg Wilhelm Friedrich Hegel) และรวมไปถงึปรากฏการณ์วทิยากบัปรชัญาสาย

วเิคราะห ์เป็นตน้ การอาศยักระบวนทศัน์แบบเซน็เขา้ไปไต่สวนปรชัญากระแสนิยมดงักลา่ว ไดท้�ำใหนิ้ชดิะมอง

เหน็ปัญหาจากรากฐานของตะวนัตก โดยเฉพาะอยา่งยิง่ ในเรือ่งจติทีเ่กีย่วขอ้งกบัประสบการณ์และความส�ำนึกรู้

25 我々に最も直接なる具体的経験の真相は純粋自由の意志である、種々なる作用の人格的統一である、種々な
る経験体系の内面的結合である。



	  				     ปีที ่39 ฉบบัที ่2 (ม.ีค. - เม.ย. 2562)				          	  ปีที ่39 ฉบบัที ่2 (ม.ีค. - เม.ย. 2562)

47

ของมนุษย ์ ซึง่ถงึแมว้่าคา้นตแ์ละเฮเกล รวมไปถงึฮุสเซริล์จะไดอ้ภปิรายปัญหาน้ีไวแ้ลว้จ�ำนวนหน่ึง แต่ถงึ

กระนัน้กย็งัมคีวามบกพรอ่งบางประการปรากฏใหเ้หน็ และเป็นเหตุทีท่�ำใหนิ้ชดิะววิฒัน์กระบวนทศัน์ใหม ่โดย

การเสนอปรชัญาของเขาทีม่รีากฐานแตกต่างไปจากกระแสนิยมปรชัญาตะวนัตก ทวา่กม็ไิดป้ฏเิสธวธิวีทิยาของ

ปรชัญาตะวนัตกอยูใ่นที

	 โดยเฉพาะอยา่งยิง่ในเรือ่งของจติ นิชดิะเองกเ็ลง็เหน็ถงึความส�ำคญัทีเ่ฮเกลไดพ้ยายามเปิดมติมิมุมอง

ใหมใ่หแ้ก่การศกึษาเรือ่งน้ีในเชงิอภปิรชัญาวา่มคีวามเกีย่วขอ้งกบัความส�ำนึกรูข้องมนุษย ์ไมใ่ชเ่ป็นแคก่ารจดั

หมวดหมูข่องสตั หรอืวเิคราะหป์ระเภทสตัในเชงิภววสิยัอยา่งทีเ่คยท�ำกนัมาตัง้แต่ครัง้อรสิโตเตลิเรือ่ยมาจนถงึ

คา้นต ์แต่ในขณะเดยีวกนันิชดิะเองกไ็มเ่หน็ดว้ยกบัการยดึโยงสิง่สมับรูณ์ไวก้บัตวัตนในฐานะเป็นองคป์ระธาน

อยา่งทีเ่ฮเกลท�ำ เพราะนัน่เทา่กบัเป็นการเสนอวา่ความเป็นจรงิของสิง่ต่าง ๆ  กย็งัตอ้งตกอยูภ่ายใตป้ระสบการณ์

เชงิอตัวสิยัอยูเ่ชน่กนั

	 โดยเฉพาะอยา่งยิง่ หากเปรยีบเทยีบกบัประวตัศิาสตรป์รชัญาของตะวนัตก จะพบวา่ในชว่งเวลาเดยีว

กบัที ่นิชดิะ ไดห้ยัง่รากโดยสรา้งปรชัญาญีปุ่่ นขึน้มานัน้ ในโลกตะวนัตกไดเ้ริม่มกีารแบง่แยกปรชัญาออกเป็น

สองสาย คอื สายของปรชัญาวเิคราะห ์ (analytic philosophy) และปรชัญาภาคพืน้ทวปียโุรป (continental 

philosophy) ทีใ่ชว้ธิกีารทางปรชัญาทีม่รีากฐานทางมมุมองแตกต่างกนั โดยฝ่ายปรชัญาวเิคราะหน์ัน้ใหค้วามส�ำคญั

กบัมมุมองแบบภววสิยั จงึมุง่หาความจรงิผา่นการวเิคราะหร์ะบบตรรกะและภาษา ซึง่ตรงกนัขา้มกบัปรชัญา

สายภาคพืน้ทวปียโุรป ทีใ่หค้วามส�ำคญักบัการวเิคราะหแ์ละพรรณนาประสบการณ์ของมนุษยอ์ยา่งเป็นอตัวสิยั 

ฉะนัน้ หากกลา่วอยา่งรวบรดัยอ่มหมายความวา่ ปรชัญาตะวนัตกก�ำลงัเดนิทางมาถงึจดุแตกแยกทางมโนทศัน์ 

ทีเ่ลอืกใหค้วามส�ำคญักบัความเป็นจรงิอยา่งใดอยา่งหน่ึงระหวา่งภววสิยัและอตัวสิยั ซึง่ในชว่งเวลาเดยีวกนันัน้ 

นิชดิะ กลบัไมเ่หน็ดว้ยกบัการแบง่แยกความเป็นจรงิออกเป็นสองขัว้อยา่งแยกขาดจากกนั

	 การโตแ้ยง้ในสว่นน้ี คอื เหตุผลส�ำคญัทีท่�ำใหนิ้ชดิะไดเ้ริม่ตน้ความสนใจทีม่ตี่อประเดน็ปัญหาวา่ดว้ย

ประสบการณ์ดัง้เดมิของมนุษย ์โดยอาศยัแนวทางทีแ่ตกต่างไปจากวธิกีารของปรชัญาตะวนัตก เพือ่แสวงหา

ระบบปรชัญาทีร่องรบัสิง่สมับรูณ์อยา่งแทจ้รงิ ฉะนัน้ ประสบการณ์ทีจ่ะน�ำไปสูค่วามเป็นจรงิสงูสดุดงักลา่วได ้

จะตอ้งเป็นประสบการณ์ทีบ่รสิทุธิโ์ดยปราศจากทัง้อตัวสิยัและภววสิยั เพราะนิชดิะมทีศันะต่อการแสวงหาความ

เป็นจรงิดว้ยการท�ำปรชัญาว่า ไม่ควรเริม่จากความคดิแบ่งแยกอตัวสิยัและภววสิยัออกจากกนั ซึง่จุดน้ีถอื

เป็นการวพิากษร์ากฐานส�ำคญัของบรรดานกัปรชัญาตะวนัตก ทีต่่างยดึถอืทา่ทเีชน่น้ีเป็นจดุยนืในการท�ำปรชัญา

มาโดยตลอด และท�ำใหนิ้ชดิะหวนกลบัไปตัง้ขอ้สงัเกตถงึปัญหาแมบ่ทอนัเป็นพืน้ฐานแรกสดุในปรชัญาตะวนัตก 

คอื ปัญหาอภปิรชัญา โดยเฉพาะต่อประเดน็ปัญหาวา่ดว้ยสตั ตรรกะ และจติส�ำนึก (consciousness) ทีพ่วัพนั

กบักระบวนทศัน์ของบรรดาเมธเีอกผูเ้ป็นหมุดหมายส�ำคญัในโลกของปรชัญาตะวนัตก อาท ิ อรสิโตเตลิ, 

คา้นต,์ เฮเกล, ฮสุเซริล์ และวลิเลยีม เจมส ์เป็นตน้

	 แนวความคดิเรือ่งประสบการณ์พสิทุธิแ์ท ้ จงึถอืเป็นจดุเริม่ตน้ของแนววธิทีีนิ่ชดิะใชใ้นการท�ำปรชัญา

ของเขา ซึง่เป็นผลมาจากการพจิารณาขอ้บกพรอ่งทัง้ในทางอภปิรชัญาและญาณวทิยาของตะวนัตก กลา่วคอื 

นิชดิะ ไดช้ีใ้หเ้หน็วา่ ความเป็นจรงิทีผ่กูโยงกบัการพรรณนาปรากฏการณ์ทางจติบนฐานคตขิองการแบง่แยก

อตัวสิยัและภววสิยันัน้ ไมส่ามารถท�ำใหเ้ขา้ถงึธรรมชาตขิองความเป็นจรงิทีแ่ทไ้ด ้ซึง่ในทา้ยทีส่ดุ ผลจากการ

มสีว่นรว่มอภปิรายปัญหาดงักล่าว ไดท้�ำใหนิ้ชดิะสรา้งระบบปรชัญาของตนเองขึน้มาไดจ้ากการอภปิรายโต้

แยง้ในประเดน็ต่าง ๆ เหลา่นัน้ อาท ิการปฏเิสธแนวความคดิทีว่า่สตัคอืรากฐานของความเป็นจรงิ กน็�ำมาสู่



				          	  ปีที ่39 ฉบบัที ่2 (ม.ีค. - เม.ย. 2562)

48

มโนทศัน์ทีส่�ำคญัของเขาในกาลต่อมา ไดแ้ก่ ขอ้เสนอว่า นตัถภิาวะสมับรูณ์ (absolute nothingness) คอื

ความเป็นจรงิสงูสดุในระบบปรชัญาของเขา ทีแ่สดงใหเ้หน็ถงึความพสิทุธิอ์ยา่งแทจ้รงิได ้ทีป่ราศจากการแบง่

แยกอตัวสิยั/ภววสิยั พรอ้มทัง้เสนอระบบตรรกะทีเ่ขามุ่งหมายจะใหเ้ป็นรากฐานของปรชัญาตะวนัออก คอื 

ตรรกะของแหง่หน (logic of basho หรอื logic of topos) ทีถ่กูใชใ้นฐานะเป็นตรรกะของจติ (logic of mind) 

และตรรกะของสรรพสิง่ (logic of things) โดยทัง้หมดน้ีเป็นสิง่ทีส่บืเน่ืองมาจากการท�ำปรชัญาแรกสดุของเขา 

คอื ประสบการณ์พสิทุธิแ์ท ้และดงันัน้จงึถอืไดว้า่ประสบการณ์พสิทุธิแ์ท ้จดัเป็นมโนทศัน์พืน้ฐานทีม่คีวามส�ำคญั

ต่อการศกึษาปรชัญาของนิชดิะ เพราะจะชว่ยใหส้ามารถเขา้ใจมโนทศัน์อืน่ ๆ ทีเ่กีย่วขอ้งกนัในระบบปรชัญา

ของเขา

	 ยิง่ไปกวา่นัน้ จากความมุง่มัน่สรา้งระบบปรชัญาของนิชดิะ ไมเ่พยีงแต่เป็นการวางรากฐานใหเ้ฉพาะ

นกัปรชัญาในกลุม่ส�ำนกัเกยีวโตเทา่นัน้ แต่แนวคดิเรือ่งประสบการณ์พสิทุธิแ์ท ้ ตรรกะของแหง่หน และนตัถิ

ภาวะสมับรูณ์ ยงัสง่อทิธพิลทางความคดิต่อบรรดาปัญญาชนแหง่ญีปุ่่ น ใหก้า้วเขา้มาสูพ่ลวตัทางปัญญาทีไ่ม่

เคยหยดุน่ิงในกระแสของปรชัญาญีปุ่่ น นัน่คอืการท�ำปรชัญาในเชงิวชิาการ ทีใ่นทกุวนัน้ีญีปุ่่ นกย็งัพฒันาทัง้รปู

แบบความคดิและแนววธิต่ีาง ๆ เพือ่ท�ำกจิกรรมทางปัญญาดงักล่าวเรือ่ยมา รวมถงึมนีกัปรชัญาชาวญีปุ่่ นที่

พยายามขบคดิทฤษฎรีว่มสมยัใหม ่ๆ  ปรากฏในแวดวงของปรชัญาญีปุ่่ นอยา่งต่อเน่ืองมาจนถงึทกุวนัน้ี กระทัง่

สามารถกลา่วไดว้า่ การทีป่รชัญาญีปุ่่ นไดก้า้วเขา้สูก่ารเป็นปรชัญารว่มสมยั ซึง่แมแ้ต่โลกตะวนัตกเองกย็งัให้

ความสนใจหนัมาศกึษา ทัง้หมดน้ีเป็นผลมาจากคณูุปการทีนิ่ชดิะไดร้เิริม่ไวจ้ากการท�ำปรชัญาของเขา จนกลาย

มาเป็นจดุก�ำเนิดและรากฐานของปรชัญาญีปุ่่ นสมยัใหม่

  



	  				     ปีที ่39 ฉบบัที ่2 (ม.ีค. - เม.ย. 2562)				          	  ปีที ่39 ฉบบัที ่2 (ม.ีค. - เม.ย. 2562)

49

References

Brannigan, M. C.  (2000). The Pulse of Wisdom : The Philosophies of India, China, and Japan.  

	 2nded.  	Belmont: Wadsworth.

Carter, R. E.   (1997).  The Nothingness Beyond God : An Introduction to the Philosophy of 

	 Nishida Kitaro.  2nd ed. Minnesota: Paragon House.

_______.   (2013).  The Kyoto School : An Introduction.  Albany: State University of New York 

	 Press.

Dumoulin, H.  (1989).  Zen Enlightenment : Origins and Meaning.  (J. C. Maraldo, Trans.).  5th ed.  

	 New York: Weatherhill.

Heisig, J. W.  (2001).  Philosophers of Nothingness : An Essay on the Kyoto School.  Honolulu: 

	 University of Hawaii Press.

Heisig, J. W., Kasulis, T. P. and Maraldo, J. C.  (Eds.).  (2011).  Japanese Philosophy: A Sourcebook.  

	 Honolulu: University of Hawaii Press.

Jansen, M. B.  (Ed.).  (1972).  Changing Japanese Attitudes Toward Modernization.  3rd ed.  New 

	 Jersey: Princeton University Press.

Nishida, K.   (1999).  Nishida Kitaro Complete Collection (Vol.1) An Inquiry into The Good : 

	 T h i n k i n g  a n d  E x p e r i e n c e  (西田幾多郎全集〈第一巻〉善の研究・思索と
	 体験).  86th ed.  Tokyo: Iwanami Shoten.

_______.   (2004).  Nishida Kitaro Complete Collection (Vol.2 : New Edition) Intuition and 

	 Reflection in Self-Awareness : The Problem of Awareness (西田幾多郎全集〈第
	 二巻・新版〉自覚に於ける直観と反省・意識の問題).  Tokyo: Iwanami Shoten.

Wakabayashi, B. T.  (Ed.).   (1998).  Modern Japanese Thought.  New York: Cambridge University 

	 Press.

Wilkinson, R.  (2009). Nishida and Western Philosophy. Cornwall: Ashgate.


