
__________________

	 1 โครงการในแผนพัฒนาวิชาการ จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย

	 2 ดร.พรสรรค วัฒนางกูร ศาสตราจารยประจำ�สาขาวิชาภาษาเยอรมัน ภาควิชาภาษาตะวันตก คณะอักษรศาสตร จุฬาลงกรณ

มหาวิทยาลัย

การรับแนวคิดพุทธศาสนาในงานประพันธของคารล แกรเลอรุพ โธมัส มันน 

และแฮรมันน เฮสเซอ 1

             The Reception of Buddhism in the Works of Karl Gjellerup, Hermann Hess
and Thomas Mann

พรสรรค  วัฒนางกูร 2

Pornsan Wattanaguhn

บทคัดยอ

	 นักเขียนเจาของรางวัลโนเบลสาขาวรรณกรรม 3 ทานคือ คารล แกรเลอรุพ (Karl Gjellerup ค.ศ.1917)  

โธมัส มันน (ค.ศ.1929) และแฮรมันน เฮสเซอ (ค.ศ.1946) ลวนเปนนักเขียนชวงตนของยุคสมัยใหมตอนตน 

คริสตศตวรรษที่ 20 และเปนนักเขียนที่มีผลงานโดดเดนหลายชิ้นที่สะทอนแนวคิดจากอินเดีย รวมทั้งแนวคิดจาก 

พุทธศาสนา อีกทั้งนักเขียนที่เอยนามมาทั้งหมดนี้ยังไดรับอิทธิพลจากอินเดียและแนวคิดพุทธศาสนาไมมากก็นอย

	 นวนิยายของนักประพันธชาวเดนมารก คารล แกรเลอรุพ  (1857-1919) เรื่อง “กามนิต-ผูแสวงบุณย-นวนิยาย

ตำ�นาน” (Der Pilger Kamanita-Ein Legendenroman  ค.ศ.1906) และนวนิยายเรื่อง “สิทธารถะ” (Siddharta, ค.ศ.

1922) ของแฮรมันน เฮสเซอ ไดรับการยอมรับจากทั่วโลกวาเปนนวนิยายที่ใชพุทธศาสนาเปนแกนเรื่องหลัก ใน

นวนยิายทัง้สองเรือ่งนี ้ตวัเอกของเรือ่งคอื สทิธารถะและกามนติ ลวนแสวงหา “ความจรงิ” โดยที ่“ความจรงิ” ของตวัเอก

ทั้งสองนั้นแตกตางกัน ในเรื่อง “สิทธารถะ” เราไดพบแนวคิดและตัวละครในเรื่องซึ่งมีที่มาจากพุทธศาสนา แตอยางไร 

ก็ตาม จากการศึกษาวิเคราะหอยางละเอียดพบวา สวนประกอบเหลานี้เปนเพียงพุทธศาสนาแตเปลือกนอกเทานั้น  

เชนเดียวกับที่พบวา บทละครโศกนาฏกรรมเรื่อง “เฟาส” (Faust) ของเกอเธอ “สวมเสื้อคลุม” ของคริสตศาสนา 

นอกจากนี ้หนทางแสวงหา “ความจรงิ” ของกามนติในงานประพนัธของแกรเลอรพุ ยงัตางจากหนทางแสวงหาความจรงิ 

ของสิทธารถะ นั่นคือ กามนิตมิไดเดินทางคนหาความจริงผานการแสวงหาตนเอง เชน สิทธารถะ แตกามนิตคนพบ  

“ความจริง”  โดยอาศัยความรักอันมั่นคงของเขาที่มีตอวาสิฏฐีนางผูเปนที่รัก ผูซึ่งชวยใหกามนิตเห็นนิมิตภาพของ

พระสัมมาสัมพุทธเจา ที่กามนิตไดพบและสนทนาดวยกอนที่จะจบชีวิตโดยไมรูเลยวาไดพบกับองคสมณโคดมแลว

	 ผลงานประพนัธของโธมสั  มนันนัน้แตกตางจากผลงานของแกรเลอรพุและเฮสเซอตรงทีล่วนเปนงานประพนัธ 

ที่มีรากหยั่งลึกอยางมั่นคงในขนบของวัฒนธรรมยุโรป  ไมสามารถเรียกไดวาเปนวรรณกรรมพุทธศาสนา เนื่องจาก

ในงานประพันธของโธมัส มันน เราไมพบสวนประกอบใดๆ ที่เปนพุทธโดยตรง  อยางไรก็ดี เปนที่นาพิศวงวา ในงาน

ประพันธประเภทเรื่องเลา (Erzählung) หรือ โนเวลเลอ (Novelle หรือ นวนิยายขนาดสั้น) ของโธมัส มันนหลายชิ้น  

เราไดพบแนวคิดพุทธศาสนาเกี่ยวกับประเด็นเรื่อง “การรูเทาทันปจจุบัน” ซึ่งเปนคุณสมบัติและอุปนิสัยของตัวเอก 

เชนในเรื่อง “ความตายที่เวนิส” (Der Tod in Venedig) “ความรูสึกผิดหวัง” (Enttäuschungen) “หวงทุกข”  (Schwere 

Stunde) หรือ “รอวันตาย” (Der Tod) 



40

วารสารมหาวิทยาลัยศิลปากร ฉบับภาษาไทย

ปีที่ 31 ฉบับที่ 1 พ.ศ. 2554

	 บทความนี้เปนบทความนำ�รองของโครงการวิจัยที่ศึกษาวิเคราะหเรื่องการรับพุทธศาสนาในงานประพันธของ

แกรเลอรุพ  เฮสเซอ  และโธมัส มันน   โดยผูวิจัยใชตัวอยางผลงานประพันธเรื่อง “กามนิต-ผูจาริกแสวงบุณย” ของ

แกรเลอรุพ “สิทธารถะ” ของเฮสเซอ และผลงานโนเวลเลอบางเรื่องของโธมัส มันน

	 คำ�ถามหลักของงานวิจัย คือ การรับพุทธศาสนาในงานประพันธของเฮสเซอ แกรเลอรุพ และโธมัส มันน  

แตกตางกันอยางไร การแสวงหา “ความจริง” ของปจเจกบุคคลจากมุมมองของพุทธศาสนาและจากมุมมองในบริบท

ของวัฒนธรรมยุโรปเปนอยางไร

คำ�สำ�คัญ :    1. การรับพุทธศาสนา.   2. แกรเลอรุพ.   3. แฮรมันน เฮสเซอ.   4. โธมัส มันน.

Abstract

	 The Nobel Prize laureates Karl Gjellerup (1917), Thomas Mann (1929), and Hermann Hesse (1946) 

can be counted among those early modernist European writers who—with varying intensity—dealt with 

Indian-Buddhist thought and were influenced by it.

	 In this research essay, the author investigates the literary works of Hermann Hesse’s Siddhartha 

(1922) and Karl Gjellerup’s Der Pilger Kamanita—Ein Legendenroman (The Pilgrim Kamanita: A Legendary 

Romance, 1906) and some early “Novelleas” written by Thomas Mann.  The first two novels are internationally 

renowned for their Indian-Buddhist themes. In contrast to the works by Gjellerup and Hesse, Thomas Mann’s 

early stories are all firmly rooted in European culture and cannot be called Buddhist literature, not even 

indirectly Buddhist or Buddhist to a certain extent, because there are no explicit Buddhist elements at all. 

Surprisingly, however, in numerous of Mann’s early novellas one can find Buddhist ideas in the thoughts and 

actions of the characters. 

	 In this article, the following questions are of relevance: In what way is the reception of Buddhism 

different in Hesse, Gjellerup, and Mann? How can the search for “Truth” and for oneself be understood from 

a Buddhist and from a European cultural perspective?

Keywords:    1. Reception of Buddhism.   2. Gjellerup.   3. Hesse.   4. Thomas Mann.



การรับแนวคิดพุทธศาสนาในงานประพันธของคารล แกรเลอรุพ

พรสรรค  วัฒนางกูร

41

__________________

	 3 Gjellerup, Karl.  from  http://www.kirjasto.sei-fi/gjelleser.htm และ http://de.wikipedia.org/wiki/Karl-Gjellerup

	 4 Jakata คือ ชาดก เรื่องราวชีวิตจากอดีตชาติของสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจา ในพระไตรปฎกมี ชาดก อยู 547 เรื่อง เรื่อง

เลา ชาดกมีไวเพื่ออธิบายหลักธรรมของพระพุทธเจา  ในประเทศไทยเราพบเรื่องราวชาดก  2  หมวด : เรื่องราวในหมวดแรกสืบตนตอ

พบในพระไตรปฎก สวนเรื่องอื่นๆ มีผูเขียนขึ้นราว 300-400 ปมาแลวที่นครเชียงใหม เมืองหลวงแหงอาณาจักรลานนา ดูเปรียบเทียบใน        

พรสรรค วัฒนางกูร / เยิค ทีเดอมันน. (1989).  EinfØhrung in die thailändische Kunst und Architektur - LektØre fØr ReisefØhrer. 

ศูนยการศึกษาตอเนื่องรวมกับคณะอักษรศาสตร จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย : 70-78.

	 การเขาถึงแนวคิดพุทธศาสนา และการรับพุทธ

ศาสนาที่ปรากฏในผลงานประพันธของนักเขียนทั้งสา

มนั้นตางกันอยางเห็นไดชัด อยางไรก็ดี ในความแตก

ตางนี้ยังมีความเหมือน ทั้งคารล แกรเลอรุพและแฮรมัน

น เฮสเซอ ลวนตางเติบโตมาในโลกของศาสนาตะวัน

ตก แกรเลอรุพเกิดที่เมืองโรโฮกา ประเทศเดนมารก ใน 

ค.ศ. 1857 บิดาเปนหมอสอนศาสนาชื่อ คารล อดอลฟ 

แกรเลอรุพ (Carl Adolph Gjellerup) มารดาชื่อ อันนา 

ฟบิเงอร (Anna Fibiger)

	 แกร เลอรุพ ศึกษาเทววิทยาที่กรุงโคเปน 

ฮาเกิน จบการศึกษาดวยคะแนนยอดเยี่ยม (summa 

cum laude) ในค.ศ.1878 อนัทีจ่รงิ แกรเลอรพุควรจะเปน

หมอสอนศาสนาเชนเดยีวกบับดิา แตกวทีานนีรู้สกึไดถงึ

ความสามารถดานศิลปะและอักษรศาสตรตั้งแตอายุ

ยังนอย แกรเลอรุพเริ่มเขียนหนังสือตั้งแตยังศึกษา

อยูในชั้นมัธยมปลาย หันไปสนใจวรรณคดีอยางจริงจัง

และเริ่มชีวิตนักเขียนอิสระ ใน ค.ศ. 1878 หลังจากที่

แกรเลอรุพสมรสกับสาวเยอรมันชาวเมือง เดรสเดิน 

คือ ยูแจเนีย อันนา คารโรลีนเนอ ฮอยซิงเงอร ใน ค.ศ. 

1892 และแกรเลอรุพผูซึ่งมีพรสวรรคพิเศษทางดาน 

ภาษา และไมเพยีงพดู อาน เขยีนภาษาเยอรมนั องักฤษ 

และฝรั่งเศสไดอยางคลองแคลวเทานั้น ก็ไดเริ่มเขียน

หนังสือเปนภาษาเยอรมัน เริ่มดวยเรื่อง พาสตัว มอรัส 

(Pastor Mors ค.ศ.1884) หลังจากนั้น ทานไดเขียนงาน

ประพันธชิ้นใหมๆ เปนภาษาเยอรมันมากขึ้นโดยยึด

นักประพันธเอกชาวเยอรมันหลายทานเปนแบบอยาง 

คือ เกอเธอ (Johann Wolgang von Goethe) ชิลเลอร  

(Friedrich von Schiller) และฮายนเนอร (Heinrich 

Heine) รวมทัง้นกัปรชัญา อมิมานเูอล คนัท (Immanuel 

Kant) อาทัว เชเปนเฮาเออร (Arthur Schopenhauer) 

และ ฟรีดริช นีทเชอ (Friedrich Nietzsche) 3

	 แกรเลอรุพประพันธ “กามนิต ผูแสวงบุณย - 

นวนิยายตำ�นาน” หลังจากที่ไดศึกษาเรื่องพุทธศาสนา

และคำ�สอนกอนสมยัพทุธกาลอยางละเอยีด ทานอทุศิตน

ในการศึกษาผลงานของ ดร.คารล ออยเกิน นอยนมันน  

“พระวจนะแหงสมณโคดม” (Die Reden Buddha-

Majjhimanikayo) และหนังสือรวมคำ�สอนพุทธศาสนา 

(Buddhistische Anthologie) เรื่องราวชีวิตในอดีตชาติ

ของพระสมัมาสมัพทุธเจากอนตรสัรู ชาดก หรอื Jataka 4 

ศึกษาผลงานแปลของศาสตราจารยนอยนมันน เรื่อง 

“พระสัมมาสัมพุทธเจา” (Buddha) คำ�สอนของลัทธิอิน

เดียพราหมณของศาสตราจารย เพา ดอยเชิน เรื่อง  

อปุนษิทัแหงพระเวท (Upanishads des Veda) พระสตูร

แหงเว (Sutra des Vedanta) และผลงานนวนิยาย

ขนาดสั้นของดันทดิน Daçakumaracaritam รวมทั้ง

บทนำ�ทีเ่ขยีนโดยไมเยอร (J. J. Meyer) ดวย (Gjellerup   

2005 : 316-317) 

	 ถึงแมวาทั้งแกรเลอรุพและเฮสเซอจะมีชีวิต

ภูมิหลังที่เกี่ยวของกับคริสตศาสนา และทั้งสองตาง 

ก็หันมาสนใจ ปรัชญาตะวันออกและพุทธศาสนา

เหมือนกัน แตนักประพันธทั้งสองทานมีประวัติชีวิต

ที่ตางกันอยางมาก เหตุผลที่แกรเลอรุพหันหลังให 

คริสตศาสนาและกลับมาสนใจพุทธปรัชญาดังปรากฏ

ในผลงานประพันธไมเปนที่แนชัดจากประวัติชีวิตของ

ทาน บิดาของแกรเลอรุพเสียชีวิตตั้งแตเมื่ออายุได 3 

ขวบ แกรเลอรุพจึงใชชีวิตกำ�พราอยูกับมารดาและญาติ

ผูซึ่งเปนหมอสอนศาสนาและนักเขียน ณ นครโคเปน

ฮาเกิน แกรเลอรุพเปนเด็กมีผลการเรียนยอดเยี่ยมมา



42

วารสารมหาวิทยาลัยศิลปากร ฉบับภาษาไทย

ปีที่ 31 ฉบับที่ 1 พ.ศ. 2554

ตลอด ไดชื่อวามีพรสวรรคทั้งเมื่อเรียนอยูในโรงเรียน

มัธยมและมหาวิทยาลัย อันที่จริงทานควรจะเปนหมอ

สอนศาสนาเชนเดียวกับบิดา แตแกรเลอรุพตัดสินใจ

ตั้งแตเมื่อยังเรียนอยูที่มหาวิทยาลัยวาจะใชชีวิตเปน 

นักเขียน  เราไดพบวา  ในงานประพันธของแกรเลอรุพ 

จนกระทั่งถึงค.ศ.1890 สะทอนแนวคิดเชิงปรัชญาทั้ง

จากตะวันตกและตะวันออกผสมผสานกับประสบการณ 

สวนตัวของผูเขียน  และดูเหมือนวา ความสนใจอยาง

จรงิจงัในศาสนาพราหมณและพทุธศาสนานีจ้ะสอดคลอง

กับกระแสของเหลาป ญญาชนในยุโรปชวงปลาย 

ครสิตศตวรรษที ่19 ตนครสิตศตวรรษที ่20 ซึง่เหน็ไดชดั

จากขอเขยีนของแกรเลอรพุเมือ่ประพนัธเรือ่ง “กามนติ - 

ผูจาริกแสวงบุณย”

	 “เพิ่งจะในศตวรรษที่แลว เมื่อหลายปที่ผานมา

นี้เอง ในค.ศ.1892 ที่เราไดรูจักวา สมเด็จพระสัมมา

สัมพุทธเจาคือใคร และทานสอนอะไร... แตอยางไรก็ดี 

พระธรรมคำ�สอนของพระพุทธองคตลอดจนแกนความ

รูเหลานั้นก็ยังเปนปริศนาสำ�หรับเราและจะตองไดรับ

การอธิบายใหแจมแจงอยูนั่นเอง เรามีความประสงค 

จะเขาใจแกนแทของคำ�สอนเหลานั้น... และหลังจากที่

นกัปราชญทัง้หลายไดทำ�หนาทีข่องทานแลวกค็วรมาถงึ

คราวของกวีที่จะทำ�หนาที่ของตน : เอกสารภาษาบาลี

กำ�ลงัรอเราอยู และหลงัจากนัน้  คำ�สอนของพระพทุธองค 

จึงจะฟนตื่นขึ้นมาทามกลางพวกเราเปนภาษาเยอรมัน

ที่เบงบานทามกลางชาวเยอรมัน – ขาพเจาจึงหวังเปน 

อยางยิ่งวา มิตรผู เปนปราชญและเปนผู ที่ขาพเจา 

เคารพนับถือ - และอาจจะมีอีกหลายทานรวมดวย – 

จะตอนรับผลงานวรรณศิลปชิ้นนี้ในฐานะจุดเริ่มที่จะ

บรรลุถึงความปรารถนาดังกลาว” (Gjellerup  2005 : 

footnote 3,  p. 319)                                                                                             

	 (แปลจากภาษาเยอรมันโดยผูวิจัย)

	 ดังไดกลาวแลววา สาเหตุที่แกรเลอรุพหันมา

สนใจพุทธศาสนานั้นไมปรากฏแนชัด ในขณะที่เรารูวา

เหตุใดแฮรมันน เฮสเซอจึงหันมาศึกษาคนควาพุทธ 

ศาสนาและปรัชญาตะวันออกอยางมุงมั่น แมวาเฮสเซอ 

จะคุ นเคยกับโลกของมิชชันนารีและการเผยแพร 

คริสตศาสนาจากปู ย าและบิดามารดาของเขาเอง  

	 ดงันัน้  เฮสเซอจงึไมไดทำ�ตามทีบ่ดิามารดาหวงั

ไววาจะสืบทอดอาชีพขาราชการทำ�งานเปนนักเทศน 

ประจำ�โบสถ เฮสเซอรูตัวดีตั้งแตอายุได 12 วา ตองการ

จะเปนนักเขียน เมื่อเริ่มเปนหนุมอายุ 14 หนุมนอยผูนี้

ได หนีออกจากโรงเรียนสอนศาสนาที่ไฮลบรอนน 

(Heilbronn) เปนการหลบหนีที่ปู ของเขาเรียกวาคือ 

“การเดินทางสั้นๆ ของจีเนียส” หลังจากนั้นเฮสเซอถูก

สงเขารับการรักษาตัวในสถานบำ�บัดหลายแหง (บาด 

โบลล (Bad Boll, ชเตทเทิน ณ เรมสทาล (Stetten im 

Remstal) และสถานบำ�บัดที่บาเซิล (Basel) หนุมนอย

เฮสเซอตองผจญกับความขัดแยงภายในจิตใจครั้งแลว

ครั้งเลา บางครั้งหนักหนาถึงขั้นเคยพยายามฆาตัวตาย 

หลังจากนั้น เขาจึงเริ่มแสวงหาทางออกในวัฒนธรรม

อื่นที่ไมใชวัฒนธรรมตะวันตกเพื่อเปนตัวเลือก และ

ตั้งแตค.ศ.1907 เปนตนมา เฮสเซอเริ่มศึกษาเรื่องราว

ของประเทศอินเดียตลอดจนวัฒนธรรมอินเดียโดย

ไดรับอิทธิพลพุทธศาสนาจากงานเขียนของนักปรัชญา

เยอรมัน อาทัว โชเปนเฮอเออร ผูซึ่งไดชื่อวาเขียนงาน

ประพันธตีความพุทธปรัชญา เฮสเซอศึกษาคำ�สอน

ของศาสนาพราหมณ คือ “ภควัทคีตา” และ “อุปนิษัท”  

ระหวางนั้นเขาเริ่มฝกโยคะ ทรมานตน และอดกลั้น

กามกิจ ความสนใจในอินเดียและโลกตะวันออกพา 

เนื่องจากบิดาเปนมิชชันนารี เคยใชชีวิตอยูในประเทศ

อินเดีย แตเฮสเซอไมสามารถยอมรับคำ�สอนของ

ศาสนาคริสตได เขามีความกังขาในคำ�สอนเหลานั้น

ถึงขนาดไมสามารถยอมรับและทนไมไดที่จะไดยิน 

คำ�สอนเหลานั้น โดยเฉพาะอยางยิ่งความพยายามของ

บรรดาครสิเตยีนจากทวปียโุรปทีพ่ยายามเปลีย่นศาสนา

ของผูคนในโลกตะวันออกดวยทาทีของ “ผูปกครอง

อาณานิคม” เปนสิ่งที่เฮสเซอสะอิดสะเอียนอยางยิ่ง ทั้ง

หลักธรรมที่เครงครัดตามความเชื่อแนวพีเอนิสมใน 

เยอรมนีก็เปนสิ่งที่เฮสเซอรับไมได

	 “คำ�สอนและสุภาษิตหลายขอที่กลาว

ในการเทศนาและการขับรองสรรเสริญพระเจา  

ลวนทำ�รายความเปนกวีในตัวขาพเจา” (Hesse  

1930 : 189) 



การรับแนวคิดพุทธศาสนาในงานประพันธของคารล แกรเลอรุพ

พรสรรค  วัฒนางกูร

43

__________________
	 5  “โอม” เปนคำ�มาจากภาษาสันสกฤต ประกอบดวย เสียง 3 เสียง คือ [a, u, m] ตามความหมายในศาสนาฮินดู “โอม” หมายถึง

เทพสูงสุด 3 องค ไดแก [a] พระศิวะ พระผูทำ�ลาย [u] พระวิษณุ พระผูปกครอง และ [m] พรหม พระผูสราง  ศาสนาพุทธรับคำ�วา “โอม” 

มาไวเพื่อใชแทนพระรัตนตรัย ไดแก [a] อะระหัง หมายถึงสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจา [u] “อุ-ต-ม-ธรรม” พระธรรมอันสูงสุด และ [m] 

มหาสงฺฆ หรือนักบวชในพุทธศาสนา  คำ�วา “โอม” ถือวาศักดิ์สิทธิ์  และบอยครั้งใชเปนคำ�เริ่มตนบทสวด

เฮสเซอเดนิทางไปถงึอนิเดยีใน ค.ศ. 1911 จากนัน้กไ็ปยงั 

ดินแดนแหงปาดงดิบ “หลังประเทศอินเดีย” และเกาะ

สุมาตรา

	 ในเดือนธันวาคม ค.ศ. 1911 เฮสเซอเดินทาง

กลับสูยุโรปบานเกิด เขาไมไดพบสิ่งที่เขาแสวงหาที่

ประเทศอินเดียแตอยางใด 

	 ดูเหมือนวา โลกที่เปรียบเสมือน “มายา” ไมมี

อะไรจริงแท และความพยายามของมนุษยที่จะไปถึง 

เปาหมายสูงสุด นั่นก็คือการหลุดพนจาก “มายา”  

ทั้งหลาย รวมทั้งหลุดพนจากการเวียนวายตายเกิด 

จะเปนทาทีที่ปฏิเสธชีวิตจนเกินไปสำ�หรับเฮสเซอ หลัง

จากนั้น นักเขียนผูนี้จึงเริ่มหันมาสนใจแนวคิดของจีน

เกี่ยวกับความสมดุลยชีวิตของสองขั้วในแนวลัทธิเตา

และขงจื๊อ และเริ่มรูสึกวา การทำ�ใหเกิดความสมดุล

ในลักษณะนี้อาจชวยลดความขัดแยงในตัวมนุษย 

ระหวางดานจิตวิญญาณและความสุขทางโลกไมใหมาก

จนเกินไป รวมทั้งชวยลดชองวางของการที่จะตอง 

ปรับตัวเขากับสังคมและการเปนตัวของตัวเองใหนอย 

ลงดวย

	 เราจึงพบวา เฮสเซอไดใชงานวรรณกรรมเปน

เครื่องมือที่จะลดความขัดแยงภายในของตนเอง เห็น

ไดชดัจากนวนยิายหลายเรือ่ง เชน Unterm Rad (1906)  

Demian (1919)  Narziß und Goldmund (1930) รวม

ทั้ง Siddharta (1922) ดวย ในนวนิยายเหลานี้ตัวเอก

ของเรื่องลวนมีปญหาภายในจิตใจกลายเปน “คนนอก” 

ของสงัคม  ตวัเอกทกุคนตางพยายามคนหา “ความจรงิ” 

ของชีวิต คนหาทางที่จะปลดปลอยพันธนาการทั้งปวง

เพื่อที่จะไดเปนตัวของตัวเองไดอยางสมบูรณ จะเห็น

ไดวา การแสวงหา “ความจริง” ของชีวิตของเฮสเซอใน

ฐานะผูประพันธมีสวนละมายคลายคลึงกับการแสวงหา 

“ความจรงิ” ของตวัเอกในนวนยิาย สทิธารถะในนวนยิาย

แสวงหาความจริงของชีวิต แสวงหาเสี้ยวนาทีแหง

ความพึงใจ แสวงหาความเปนหนึ่งเดียวที่สมบูรณที่ใน 

คำ�ภาวนาวา “โอม” 5

	 เฮสเซอตั้งใจประพันธใหตัวเอกในนวนิยายชื่อ 

“สิทธารถะ”  อันเปนพระนามของของสมเด็จพระสัมมา 

สัมพุทธเจาเมื่อครั้งยังทรงเปนเจาชายสิทธัตถะ ณ 

กรุงกบิลพัสดุ เสนทางชีวิตของเจาชายสิทธัตถะและ 

สิทธารถะของเฮสเซอนั้นกลับตาลปตร นั่นคือ เจาชาย 

สิทธัตถะทรงมีชีวิตสุขสบายในสวรรคสมบัติและอำ�นาจ

ทางโลกจนกระทั่งไดประจักษวา ชีวิตคือทุกข ไดทรง

สัมผัสกับการเกิด แก เจ็บ ตาย แลวจึงทรงออกผนวช

	 ส วนสิทธารถะของเฮสเซอเกิดในตระกูล

พราหมณ ใชชีวิตปฏิบัติอยางพราหมณและเขาใจโลก

ตามวถิพีราหมณ สทิธารถะและสหายคอื โควนิทะ ปฏบิตัิ

ตนภาวนาและสวดมนตอยางพราหมณที่เครงทั้งปวง  

ทั้งสองรูจักที่จะ “ถอมตนและนอมใจ”  ดวยจิตวิญญาณ

ของสมณะ ทั้งสองสหายตางเขาใจ “วิถีแหงอาตมัน และ

การรวมเปนหนึง่เดยีวกบัจกัรวาล” และเชนเดยีวกบัเฟาส 

สทิธารถะรูสกึไมพอทกุอยางรอบตวั ไมพอใจในชวีติของ

ตนเอง สิ่งที่เขาแสวงหาคือ “สภาวะแหงความวางเปลา 

ปราศจากตัวตน (สิทธารถะ หนา 15) สิทธารถะฝกฝน

นั่งสมาธิและหวังวา การนั่งสมาธิจะทำ�ใหเขาหลุดพน

จากตัวตน หลุดพนจากความคิดทั้งปวง... แตไมวา

สักกี่พันครั้งที่สิทธารถะจะนั่งสมาธิถอดจิตออกจาก 

รางกาย ทำ�จตินัน้พกัไวทีส่ญุญตา พาจติใหพกัอยูในสตัว 

พกัอยูในกอนหนิ จตินัน้กย็งัคงกลบัคนืสูราง สูกาย สูตวัตน 

ที่มีนามวา สิทธารถะผูซึ่งจะยังตกอยูในหวงทุกขและ

อยูในบวงแหงสงัสารวฏัทกุคราไป...” (สทิธารถะ หนา 17) 

	 อาจกลาวไดวา สิทธารถะรู และเขาใจเรื่อง

สงัสารวฏัและการเวยีนวายตายเกดิ แตเขายงัไมสามารถ 

หลุดพนจากวงลอแหงการเวียนวายตายเกิดได

	 ประเด็นเรื่องความพยายามของพราหมณหนุม 

สทิธารถะทีจ่ะหลดุพนจากความเปนตวัตน  ถาพจิารณา



44

วารสารมหาวิทยาลัยศิลปากร ฉบับภาษาไทย

ปีที่ 31 ฉบับที่ 1 พ.ศ. 2554

จากมุมมองของพุทธศาสนานิกายเถรวาท ก็ตองวา นับ

เปนความเขาใจผิดของผูประพันธคือเฮสเซอ เปนความ

เขาใจผิดถึงสองตอที่ขัดแยงกันเอง รวมทั้งหนทาง

สูวัตถุประสงคสดุทายกไ็มใชหนทางทีถู่กตองนำ�สูความ

หลุดพนดวย จากเหตุผลที่วา ในแงหนึ่งสิทธารถะตอง

การหลุดพนจากการดำ�รงอยูของตัวตน และพนจาก

สังสารวัฏแหงการเวียนวายตายเกิด โดยอาศัยการเขา

สมาธ ิ แตในอกีแงหนึง่  การทีจ่ะปลดปลอยตนเองใหพน

จากสังสารวัฏนั้นก็โดยการภาวนาคำ�ศักดิ์สิทธิ์ “โอม” 

เพื่อเปนหนึ่งเดียวกับจักรวาล ซึ่งที่จริงแลว การภาวนา

ดังกลาวมิไดเปนหนทางสูการหลอมตนเปน “หนึ่งเดียว

กบัอาตมนัและจกัรวาล” เนือ่งจากการยดึมัน่ใน “อาตมนั” 

หรือตัวตนนั้น ก็คือ บุคคลผูนั้นยังไมสามารถหลุดจาก

การยึดมั่นถือมั่นในอัตตาหรือตัวตนนั่นเอง

	 จากการตีความที่คลาดเคลื่อนนี้เองที่ทำ�ให 

สิทธารถะไมสามารถหลุดพนจากการยึดมั่นในตัวตน 

ไดดวยการเขาสมาธิ และวิธีการเขาสมาธิในแบบที่ 

สิทธารถะเรียนรู จากเหลาสมณะก็มิใชวิถีที่จะนำ�สู  

การรูเทาทันปจจุบัน อันเปนหนทางสูนิพพาน

	 หลังจากเวลาผานไปหลายปที่สิทธารถะและ 

โควินทะเข ามาฝากตนเปนศิษย ของเหล าสมณะ 

ไดเรียนรู ทั้งความรู ภาคทฤษฎี (ปริยัติ) และภาค

ปฏิบัติโดยการปฏิบัติธรรมเขาวิปสสนา แตวิธีการที่จะ

เขาสูความหลุดพนตามแนวของเหลาสมณะโดยการ

ทำ�โยคะ ละเวนจากความอยากทั้งปวงดวยการใชชีวิต 

อยางลำ�บากไปจนถึงการทรมานตนดวยวิธีตางๆ ลวน

มิใชหนทางสูนิพพานทั้งสิ้น ที่สำ�คัญก็คือ ความมั่นใจ

ในตนเองจนเกินพอดี จนถึงความลำ�พองในตนเองของ

สิทธารถะลวนเปนการยึดมั่นในอัตตาและเปนพันธนา

การที่ทำ�ใหเขาไมสามารถหลุดพนจากสังสารวัฏได  ซึ่ง

สิทธารถะไดเริ่มตระหนักในความลมเหลวนี้วา หนทาง

ของเหลาสมณะไมสามารถนำ�สูนิพพานได

	 แมแตคำ�สอนของพระพุทธเจ าที่สิทธารถะ

ไดสดับจากการสนทนาธรรมกับพระพุทธองค ก็ยังนับ

วาเปนพุทธธรรมที่สิทธารถะรับไวในลักษณะปริยัติ 

เชงิทฤษฎ ี มใิชจากการปฏบิตั ิอกีทัง้สทิธารถะกย็งัเหน็

วาพุทธวัจนะที่ไดฟงนั้นยังมีขอบกพรอง เนื่องจากเปน

คำ�สอนที่ชี้ใหเห็นถึง “หนทางที่จะเอาชนะโลกโดยการ

หลุดพนออกจากสังสารวัฏ หรือนิพพาน ซึ่งเปนสิ่งที่

แปลกใหมไมเคยมีมากอน”  เหลานี้เปนสิ่งที่สิทธารถะ

เหน็วา “ไมสามารถพสิจูนใหเหน็จรงิได” หนทางนพิพาน

หรอืการหลดุพนจงึเปนเพยีงการแหกวงลอมแหงวฏัจกัร

ของสังสารวัฏอันเปนกฎแหงโลกที่เที่ยงแทนิรันดร”  ซึ่ง

ความจริงก็เปนเชนนั้น  เนื่องจากสิทธารถะเขาใจวา  

วัฏจักรของสังสารวัฏอันเป นกฎแหงโลกนั้นก็คือ 

“อาตมัน” “อัตตา” หรือ “ตัวตน” ในลักษณะเดียวกับ  

“จิตวิญญาณที่เที่ยงแทนิรันดร” ในความหมายของ

ศาสนาฮนิด ูมใิชนพิพานตามความหมายในพทุธศาสนา  

ซึง่กค็อืการหลดุพนจากทกุขและสงัสารวฏัแหงการเวยีน

วายตายเกิด

	 จะเห็นไดวา การตีความหนทางสูความหลุดพน

ในลักษณะนั้นของสิทธารถะ ซึ่งก็เปนการตีความของ 

ผูประพนัธคอื เฮสเซอดวย เปนการตคีวามเชงิพราหมณ 

มากกวาพุทธ

	 สิทธารถะไดสดับพุทธวัจนะจากพระโอษฐของ

พระพทุธองคโดยตรง  แตไมสามารถเขาใจคำ�สอนนัน้ได

ดังคำ�ตรัสของพระพุทธองคในนวนิยายเรื่องนี้วา

              “คำ�สอนนี้มใิชความเหน็ของตถาคต และจดุมุง

หมายของคำ�สอนกม็ใิชเพือ่อธบิายวถิแีหงโลกดวยเพราะ

ความอยากรู จุดประสงคของคำ�สอนนั้นคืออยางอื่น นั่น

ก็คือ หนทางที่นำ�สูการพนทุกข สิ่งนี้ตางหากคือสิ่งที่

ตถาคตสั่งสอน มิใชอื่นใดทั้งสิ้น” (สิทธารถะ  หนา 31)

       			   (แปลจากภาษาเยอรมันโดยผูวิจัย)

	 แมสทิธารถะจะไมเขาใจคำ�สอนของพระพทุธเจา 

แตมีสิ่งหนึ่งที่สิทธารถะตระหนักและเห็นจริงกับความ

จริงที่วา องคพระสัมมาสัมพุทธเจาไดสละสุขทางโลก

ออกบวช อีกทั้งยังไดทรงคนหาหนทางแหงความหลุด

พนดวยพระองคเอง จนทรงพบทางแหงความรูที่นำ�

สูความหลุดพนหรือนิพพานนั้นดวยพระองคเองดวย

	 หนทางแหงการแสวงหาดวยตนเองนีเ้อง  เปนสิง่

ที่สิทธารถะตระหนัก   และตองการจะเดินตามหนทางนี้

	 เปนที่นาสังเกตวา หลักการเรื่องการแสวงหา

ความจริงดวยตนเองนี้ปรากฏครั้งแลวครั้งเลาในผลงาน 

ประพันธของเฮสเซอ ในนวนิยายเรื่อง สิทธารถะ  

เฮสเซอมิไดใหพระพุทธองคทรงอธิบายคำ�สอนของ



การรับแนวคิดพุทธศาสนาในงานประพันธของคารล แกรเลอรุพ

พรสรรค  วัฒนางกูร

45

พระองคในรายละเอียดแตอยางใด ซึ่งอาจเปนดวยวา  

ผูเขียนชาวเยอรมันยังมิไดเขาใจหรืออาจไมเห็นดวย 

กับคำ�สอนของพุทธศาสนาในประเด็นเรื่องทุกขและ

หนทางสูการดับทุกข เนื่องจากเห็นวาหนทางเหลานี้

ไมสามารถพิสูจนได สิ่งที่สิทธารถะเห็นพองและเชื่อมั่น

กค็อื  การกลบัมาสูตวัตน กลบัมาสูความคดิ สู “จติ” ของ

ตนเอง โดยที่สิทธารถะไมเขาใจถึงธรรมชาติของ “จิต” 

วาไมอยูนิ่ง จิตไมพอใจกับความคิดอยางใดอยางหนึ่ง  

มีแตจะเที่ยวเลนไปและคิดปรุงแตงไปเรื่อยๆ มิไดหยุด  

จากความคิดหนึ่งสูอีกความคิดหนึ่ง เมื่อจิตขึ้นวิถี

แตละครั้งก็รวดเร็วมากจนเปนเรื่องเหลือบาฝาแรงที่

มนุษยคนหนึ่งจะนับแตละความคิดนั้นได

	 ดวยเหตุนี้เอง สิทธารถะผูซึ่งละทิ้งเหลาสมณะ  

และละทิ้งองคพระสัมมาสัมพุทธเจาจึงเลือกที่จะดำ�เนิน

ชีวิตตามอยางที่จิตบงการ ตามอยางใจปรารถนา และ

ถลำ�ลึกลงสูหวงสังสารวัฏ ตกอยูในบวงแหงกามกับนาง

คณิกานามวากมลา ไดสัมผัสลิ้มรสอำ�นาจและความ

มั่งคั่งตามวิถีแหงพอคาจนเปนคหบดี โดยไดเรียนรูสิ่ง

เหลานีจ้ากนายวาณชิ กามาสวาม ิ สทิธารถะดำ�เนนิชวีติ 

อยูในวิถีแหงโลกียะจนมาถึงจุดหนึ่งที่เริ่มตระหนักวา  

ทั้งหมดลวนไรแกนสาร เปนเพียงการละเลนของชีวิต 

ทั้งสิ้น

	 สิทธารถะรูสึกสะอิดสะเอียนกับการใชชีวิตอยาง

ไรคาของตนเองถึงขั้นจะปลิดชีพตนเองที่ริมแมน้ำ� และ

แลวกุลบุตรแหงพราหมณก็ไดสดับคำ�สวดมนตของ 

เหลาพราหมณอันเปนคำ�ขึ้นตนและคำ�ลงทาย นั่นคือ 

คำ�ศักดิ์สิทธิ์วา “โอม” ในลักษณะเดียวกับที่เฟาสของ

เกอเธอไดยนิเสยีงระฆงัของเทศกาลอสีเตอรอนัหมายถงึ

การคืนพระชนมชีพแหงพระเยซูคริสต และคำ�ศักดิ์สิทธิ์ 

นี้เองที่ชวยชีวิตสิทธารถะไว หลังจากเหตุการณนี้   

สิทธารถะเริ่มทบทวนชีวิตที่ผานมาของตนเอง และเริ่ม

รูสึกไดถึงเสียงเรียกแผวเบาของจิตวิญญาณแหงสมณะ 

จงึหวนกลบัไปหาคนแจวเรอืผูซึง่เขาไดพบแลวครัง้หนึง่

หลายปมาแลวเมื่อขึ้นเรือขามฟากไปยังอีกฝงหนึ่งของ

เมอืงอนัเปนทีท่ีเ่ขาพบนางคณกิากมลา  ณ ทีพ่ำ�นกัของ

วสเุทวะคนแจวเรอื สทิธารถะไดเรยีนรูถงึศลิปะแหงการ

รอคอย เรียนรูที่จะพอใจในตนเอง โดยเฉพาะอยางยิ่ง 

คนแจวเรอืวส ุ เทวะไดสอนใหสทิธารถะเรยีนรูจากแมน้ำ� 

แมน้ำ�ซึ่งสะทอนชีวิตที่ผานมาของสิทธารถะ ทำ�ให 

สิทธารถะประจักษถึงความเยอหยิ่งของตนเองมาตลอด 

จนถึงชีวิตอันไรแกนสารของตนจากแมน้ำ� สิทธารถะ

เรียนรูถึงกาลเวลาที่ไรจุดสิ้นสุด รูถึงวาแมน้ำ�นั้นเหมือน

กันทุกหนแหง ณ จุดกำ�เนิดและที่ปากน้ำ�ปลายทาง ที่

ตรงทาเรือขามฟาก ตรงน้ำ�ตก ในทองทะเล เทือกเขา 

แมน้ำ�เหมือนกันทุกหนทุกแหง สำ�หรับแมน้ำ� มีเพียง 

ปจจุบัน หาใชเงาแหงอดีตหรือเงาแหงอนาคตไม นั่นก็

คือ สิทธารถะไดเรียนรูและเขาถึงกฎแหงธรรมชาติ กฎ

แหงชีวิตจากแมน้ำ�

	 หากเฮสเซอจะไดตระหนักในจุดนี้วา การรูทัน

ปจจุบันโดยไมมีอดีตหรืออนาคตจากการเขาสมาธิโดย

ใชแมน้ำ�เปนตัวภาวนาจะเปนหนทางสูการดับทุกขและ

สูนพิพานได  เรากอ็าจมองการตระหนกัรูขอนีว้าเปนการ

ตระหนักรูแบบพุทธได แตในนวนิยาย สิทธารถะหวน

กลับไปยังคำ�ภาวนา “โอม” ที่ดังกองในหูของเขาวา  

	 “คลี่บานออกทีละนอย เริ่มตระหนักรู  

ถึงความรู ซึ่งที่จริงก็คือ “ปญญา” อันเปนวัตถุ

ประสงคของการแสวงหาทั้งปวง สิทธารถะรูสึก

ไดถงึ” เสยีงของสรรพสิง่และจดุหมายทัง้ปวง ทกุ

สรรพสิ่งรวมกัน ทุกเสียง ทุกจุดหมาย ทุกความ

ปรารถนา ความทกุข ความสขุสม ทัง้ความดแีละ

ความชั่วทั้งหมดทั้งปวงที่รวมกันเปนโลกใบนี้  

เหลานี้รวมกันเปนสายธารแหงชีวิต […] และถา

เขามิไดปลอยใหจิตใหผูกติดอยูกับสิ่งใด แตเงี่ย 

สดบัฟงทกุๆ สิง่ ฟงทัง้หมดทีห่ลอมรวมเปนหนึง่

เดียว เมื่อนั้น  ทำ�นองเพลงอันยิ่งใหญก็จะรวม 

ยอดอยูในคำ�วา “โอม” - ความสมบรูณ ความเปน

หนึ่งเดียว (สิทธารถะ หนา 105)                         	

		      (แปลจากภาษาเยอรมันโดยผูวิจัย)

	 การตระหนักรูในลักษณะนี้เองที่สิทธารถะถาย

ทอดใหแกสหายเมื่อครั้งกอน - โควินทะ ภิกษุในพุทธ

ศาสนาและนำ�โควินทะสู “การตระหนักรู” ในนวนิยาย

ตำ�นานเรื่อง สิทธารถะ ของแฮรมันน เฮสเซอ เรา

ไดพบขอมูลที่เกี่ยวของกับพุทธศาสนามากมาย ไมวา

จะเปนชื่อของนวนิยาย “สิทธารถะ” ผู ซึ่งแสวงหา 



46

วารสารมหาวิทยาลัยศิลปากร ฉบับภาษาไทย

ปีที่ 31 ฉบับที่ 1 พ.ศ. 2554

“ความจริง” ไมวาจะเปนรายละเอียดชีวิตของตัวเอกที่มี

ความคลายคลงึพทุธประวตั ิ หรอืเรือ่งราวทีพ่องกบัเรือ่ง

ของพระเวสสันดรทรงยอมสละแมกระทั่งมเหสีและพระ

ราชบุตร พระราชธิดา ในลักษณะเดียวกับที่สิทธารถะ 

ยงัไมสามารถคนพบ “ความจรงิ” ได  หากยงัตดัใจไมขาด

จากลกูชายโทนอนัเกดิจากกมลา และถงึแมวาสทิธารถะ

จะตัดขาดจากโลกหลังจากที่ไดเรียนรูชีวิตสุขทางโลก

เกือบทุกแงมุม จนกระทั่งมาจบที่คำ�สวดระหวางปฏิบัติ

สมาธิวา “โอม” ซึ่งพาเขาสู “ความจริง”  แต “ความจริง” 

นี้ยังหาใชนิพพานในความหมายของพุทธศาสนาไม

	 ในความเขาใจของสิทธารถะ ความจริงที่เขา

คนพบก็คือ ความเปนหนึ่งเดียวสมบูรณหลอมรวม

กับอาตมันตามความหมายในศาสนาพราหมณ ซึ่งก็

สอดคลองกับวิถีแนวคิดของตัวเอกที่เปนพราหมณและ

ใชชีวิตอยางพราหมณ แตในที่สุดแลว เฮสเซอเห็นวา  

ภูมิปญญาของอินเดียนั้นอยูบนพื้นฐานของความเชื่อ

ที่ปฏิเสธชีวิตในโลกนี้จนเกินไป อีกทั้งวิถีทางปฏิบัติ

ก็กอรปดวยการทรมานตนอยางสาหัส ซึ่งเปนเครื่องชี้

วาเฮสเซอมิไดเขาใจวิถีแหง “ทางสายกลาง” ตามแนว

พุทธศาสนา หรืออาจยังไมรู ถึงหลักธรรมสำ�คัญขอนี้

ก็เปนได เจาชายสิทธัตถะเมื่อทรงสละความสุขทาง

โลกและออกผนวชแลวไดทรงศึกษาเลาเรียนเพื่อหา

ทางพนทุกขดวยวิธีทรมานตน อดอาหาร แตไดทรง

ประจักษดวยพระองคเองในเวลาตอมาวา วิธีการดัง

กลาวเปนวิถีที่สุดโตงมิไดชวยใหพบหนทางพนทุกขได  

จงึทรงหนัมาปฏบิตัทิางสายกลางและบรรลสุมโพธญิาณ

ในที่สุด 

	 สำ�หรับผู ประพันธคือ แฮรมันน เฮสเซอนั้น 

ประเด็นที่สำ�คัญที่สุดที่สะทอนในงานวรรณศิลปก็คือ

การนำ�ปญหาระหวางความขัดแยงภายในจิตใจกับการ

ใชชวีติในสงัคมมาถกเถยีงอภปิรายเพือ่ทีจ่ะหาทางออก

และวิธีแกปญหาเหลานั้น ในความเห็นของผูวิจัย  แมวา

เฮสเซอจะสนใจศึกษาแนวคิดและปรัชญาตะวันออก

หลายสำ�นัก แตนักประพันธชาวเยอรมันผู นี้ก็ยังคง 

ดำ�รงความเปนปจเจกบุคคลตามแบบตะวันตกอยาง

เหนียวแนน การแสวงหาอันเปรียบเสมือนเปนหนทาง

หลีกหนีของเฮสเซอไดสะทอนใหเห็นชัดผานงาน 

วรรณศลิปในการแสวงหาและหลกีหนขีองตวัเอกในงาน

ประพนัธ  สทิธารถะเลอืกหนทางเดนิทีจ่ะแสวงหาความ

จริงดวยตนเองเฉกเชนปจเจกบุคคลตะวันตก โดยที่ 

เฮสเซอมิไดเขาใจความหมายของ “หนทางของแต 

บุคคล” ชัดเจนวา อันที่จริงหมายถึงการเขาถึงความ 

หลดุพน หรอืการเขาถงึสภาวธรรมนัน้เปนประสบการณ 

สวนตนของแตละบุคคลที่จะตองปฏิบัติและประสบดวย

ตนเอง ไมใชสภาวะที่จะแบงปนกับผูอื่นไดในลักษณะ

เดยีวกบัคำ�สอนพทุธศาสนาทีว่า มนษุยทกุผูยอมมกีรรม 

เปนของตนเอง

	 สทิธารถะไดเรยีนทีจ่ะรูตวัและรูเทาทนั “ปจจบุนั” 

ความรูเทาทนัปจจบุนันีเ้องทีเ่ปนลกัษณะนสิยัของตวัเอก

ในนวนิยายขนาดสั้นหลายเรื่องของโธมัส มันน เพียง

แตวา “การรูเทาทันปจจุบัน” ของตัวละครเหลานี้มิไดนำ�

ไปสูความหลุดพนตามนัยของพุทธศาสนา แมวา “การรู 

เทาทนัปจจบุนั” ดงักลาวอาจจะนำ�ไปสูสภาวะหลดุพนได   

อีกทั้ง “การหลุดพน” จากสังสารวัฏก็มิไดเปนเปาหมาย

ของตัวเอกในงานประพันธเหลานั้นดวย

	 ในเรือ่ง “รอวนัตาย”  (Der Tod) ทานกราฟเฝารอ

วนัตายของตนเองอยางใจจดใจจอ  ทานกราฟผูนีเ้ชือ่วา  

วนัสำ�คญันัน้คอืวนัที ่12 ตลุาคม ซึง่เปนวนัครบรอบอาย ุ

40 ปของตนเอง จากสมุดบันทึกประจำ�วัน เราไดรูวา  

ทานกราฟรูลวงหนาตั้งแตเมื่ออายุ 19 ปแลววา จะตอง

เสยีชวีติในวนัเกดิอาย ุ40 ป และไดวาดภาพวาตนเองจะ

รูสกึอยางไรกอนวนันัน้ ในนาทแีหงวนัทีม่จัจรุาชมาเยอืน

	 “วันที่ 8 ตุลาคม ... ขาพเจาอยาก

จะขอบคุณพญามัจจุราช เมื่อท านมาถึง  

เพราะว าถ าเป นวันนี้ละก็มันจะเร็วเกินไป 

ยังอีกตั้ง 3 วันของฤดูใบไมรวงจึงจะถึงเวลา

นั้น ขาพเจารอคอยชั่วพริบตานั้นดวยความ

ตื่นเตน นาทีแหงวาระสุดทาย! มันจะเปน

ชั่ วพริ บตาที่ เ ต็ ม ไปด  วยความหฤหรรษ

ห รื อ ค ว า ม ดื่ ม ด่ำ � อั น แ ส น ห ว า น กั น แ น    

หรือจะเปนชั่วพริบตาแหงความปราโมทย...” 

(Mann  1975 : 35) 

		                             (แปลโดยผูวิจัย)



การรับแนวคิดพุทธศาสนาในงานประพันธของคารล แกรเลอรุพ

พรสรรค  วัฒนางกูร

47

	 แตทวา มัจจุราชไดเลนตลกกับทานกราฟ ในวัน

ที่เขาเชื่อมั่นวาตนเองจะจบชีวิตลง กลับเปนบุตรสาว 

สดุทีร่กัคนเดยีวของทานกราฟทีจ่ากไป - หนนูอยอาซนุ

ซโิอน นัน่กค็อื ทานกราฟตวัเอกของเรือ่งมไิดเขาใจเรือ่ง

กฎแหงกรรมวา ทกุคนยอมมกีรรมเปนของตนเอง บงัคบั 

บัญชาไมได

	 เราไดพบความปรารถนาที่จะไดสัมผัสและ

ประสบกับชั่วพริบตาแหงชีวิตและความตายในเรื่องเลา

อีกหลายเรื่องของโธมัส มันน ใน “ความรูสึกผิดหวัง” 

(Enttäuschung) ตวัเอกของเรือ่ง (ซึง่ไมปรากฏชือ่) เฝา

รอคอยเสี้ยววินาทีแหงความสมหวังที่เขาจะไดรับรูและ

สมัผสักบั “ชัว่พรบิตาแหงความสขุหฤหรรษทีส่มหวงัและ

ความนาสะพรึงกลัวที่สุดสยอง” ทวา ชายผูนี้จำ�ไดวาใน

เสี้ยววินาทีของเหตุการณที่เลวรายที่สุดในวัยเด็กก็คือ 

เมื่อบานของเขาถูกไฟไหมนั้น เขารูสึกผิดหวังเพียงใด 

เพราะเสี้ยววินาทีนั้นยังไมสามารถทำ�ใหเขาพึงใจได

	 จะเหน็ไดวา อนัทีจ่รงิแลวอชัเชนิบคัตระหนกัดถีงึ

ชะตากรรมของตนในเวนสิ  เขามไิดปฏเิสธความรูสกึทีม่ี

ตอหนุมนอยทาทจู และตัวเขาเองก็คงจะสังหรณใจ

อยูแลววา มัจจุราชกำ�ลังคืบคลานใกลเขามาทุกที

	 เรื่องเลาอีกเรื่องหนึ่ง คือ “หวงทุกข” (Schwere 

Stunde) ความรูสึกกังวลหนักอกของกวีเอกฟรีดริช   

ชิลเลอร (Friedrich Schiller 1759-1805) ในชวงเวลา

แหงการสรางสรรคผลงานวรรณศิลป 6 ไดถูกนำ�มาตีแผ

อยางละเอียดลออ ตั้งแตการตรึกตรองหาแกนเรื่องและ

เนื้อเรื่องที่เหมาะสมโดยเฉพาะอยางยิ่งการบรรยายถึง  
	 “...ไฟเริ่มไหมแลว ไฟเริ่มไหมแลว ผม

ยังจำ�คำ�นี้ไดแมนยำ� และก็รูดวยวา ความรูสึก

นัน้มพีืน้ฐานจากอะไร แมวาผมจะยงัไมตระหนกั

รูตวัอยางชดัเจนนกักต็าม  ผมพบวา นีแ่หละ  คอื

ประกายไฟ และ ณ เดีย๋วนีผ้มกำ�ลงัเผชญิกบัมนั

อยู มนัไมมอีะไรทีแ่ยไปกวานีแ้ลวหรอืทัง้หมดมี

อยูเพียงเทานี้เองหรือ...        

			              (Mann  1975 : 48)

	 ในโนเวลเลอ หรอืนวนยิายขนาดสัน้อกีเรือ่งหนึง่ 

“ความตายทีเ่วนสิ” (Der Tod in Venedig) กสุตาฟ ฟอน 

อัชเชินบัคพยายามที่จะวิเคราะหความรูสึกอันละเอียด

ออนทุกความรูสึกที่เกิดขึ้นในใจของตน พรอมทั้งถาม

ตนเองวา  เจาความรูสึกทั้งหลายนั้น  มันคืออะไรกันแน

	 “...เขาสัมผัสไดถึงความรูสึกประหลาด 

เปนความรูตัวลึกๆ ในใจ เปนอารมณที่พลุงขึ้น

มาอยางกะทนัหนัเปนความกระหายและถวิลหา

ที่จะไปยังดินแดนหางไกล – อาจเปนความรูสึก

รมุเราทีเ่พิง่เกดิขึน้หรอืจะมมีานานแลว แตถกูลมื

จางหายไป  เขาถงึกบัหยดุยนืนิง่ สายตามองพืน้

และเอามอืไพลหลงัเพือ่ทีจ่ะสำ�รวจความรูสกึของ

ตนเองวา  มันคืออะไร  เปนอยางไรแน”   

                                (Mann  1975 : 340)

      “ความเจ็บปวด...การเลือกสรรหาถอยคำ�ที่ 

เหมาะเหม็งอยางที่หัวใจของเขาเรียกรอง...”

                                    (Mann  1975 : 285)

	 เราไมสามารถคาดหวงัจากโธมสั มนัน  นกัเขยีน

เอกแหงคริสตศตวรรษที่ 20 ไดวา ทานผูนี้จะนำ�เสนอ

แนวคดิพทุธศาสนาอยางเตม็รปูแบบในงานวรรณศลิปใน

ลักษณะเดียวกับแกรเลอรุพหรือเฮสเซอ โดยที่นักเขียน

คนหลังสุดที่เอยนามมีประสบการณตรงกับอินเดียและ

ปรัชญาที่มาจากอินเดียผานทางบิดาและจากการศึกษา

ปรัชญาตะวันออก แนวคิดพุทธศาสนาของโธมัส มันน 

ไดรบัอทิธพิลจากโชเปนเฮาเออร ลกัษณะการรบัและเขา

ใจพทุธศาสนาของโธมสั มนันจากโชเปนเฮาเออรจะตอง

มีการคนควาและวิเคราะหวิจัยอยางละเอียดตอไป

	 ตรงจุดนี้ ผูวิจัยขอตั้งขอสังเกตวา ความรูสึก

รู ตัวอยู ตลอดเวลาของตัวละครในงานประพันธของ

โธมัส มันน ก็นาจะเปนความรูสึกรูตัวอยูตลอดเวลาของ

__________________

	
	 6 คือบทละครเรื่อง Wallenstein



48

วารสารมหาวิทยาลัยศิลปากร ฉบับภาษาไทย

ปีที่ 31 ฉบับที่ 1 พ.ศ. 2554

ผูประพันธดวย ในแงหนึ่ง การรูตัวและรูเทาทันปจจุบัน

นัน้เปนปจจยัสำ�คญัทีท่กุคนพงึมเีพือ่ทีจ่ะใชชวีติในโลกนี้

อยางถกูตองตามทำ�นองคลองธรรม ในอกีแงหนึง่  ความ

รูตวัและรูทนัปจจบุนักเ็ปนขอแมทีจ่ำ�เปนขาดไมไดอนัจะ

นำ�ผูปฏิบัติธรรมสูความหลุดพนเขาสูปรินิพพาน

	 เราไดพบวา “สิทธารถะ” ของเฮสเซอ และเรื่อง 

เลาหลายเรื่องของโธมัส มันน มีความคิดเชิงพุทธ

ศาสนาสอดแทรกอยูไมมากก็นอย ในขณะที่นวนิยาย

ตำ�นานของคารล แกรเลอรุพ นักเขียนรางวัลโนเบล

สาขาวรรณกรรม คอื “กามนติ-ผูจารกิแสวงบญุ” ผูเขยีน 

ตั้งใจประพันธใหเปนงานวรรณศิลปพุทธศาสนาอยาง

เต็มรูปแบบ แกรเลอรุพเขียนเรื่องราวของกามนิต

จากจินตนาการเกือบทั้งหมดหลังจากที่ไดศึกษาพุทธ

ศาสนาและคำ�สอนของพระพุทธเจาจากเอกสารแปล

ของปราชญชาวเยอรมันที่มีอยูในขณะนั้นอยางละเอียด 

จะมีก็เพียงบางตอนที่นำ�มาจากพระสูตร คือ ตอนที่

กามนิตไดพบและสนทนากับพระพุทธองคในหองโถง 

บานของชางป นหมอ ซึ่งแกรเลอรุพนำ�มาจากธาตุ

วิภังคสูตรในพระไตรปฎก หมายเลข 140 มัชฌิม

นิกาย (Majjhimanikayo) มีเนื้อความใกลเคียงกัน คือ 

พระพุทธเจาไดทรงพบกับปุกกุสาติ กุลบุตรในโถงบาน 

ชางปนหมอ และไดทรงแสดงธรรมโปรด จนปุกกกุสาติ 

กุลบุตรขอบวชในพระธรรมวินัย และพระพุทธองค 

โปรดใหไปหาบาตรและจีวรใหครบถวน ปุกกุสาติหลีก

ไปหาบาตรจีวร แตทันใดนั้นปุกกุสาติไดถูกแมโคปลิด

ชีพเสีย” (เทวัญกานต มุงปนกลาง 2545) สวนเนื้อเรื่อง

อีกตอนที่แกรเลอรุพมิไดแตงเองก็คือ การกลับใจของ 

องคลุมีาล ซึง่นำ�มาจาก มชัฌมินกิาย (Majjhimanikayo) 

หมายเลข 50, 86 และ 130 เชนกนั สวนเรือ่งราวนอกจาก 

นั้นลวนเปนจินตนาการของผูประพันธทั้งสิ้น

	 สำ�หรบัการบรรยายทีต่ัง้ของเมอืง รวมทัง้จากใน 

สวรรคสุขาวดีที่แกรเลอรุพนำ�มาจาก สุขาวดีวยุห

มหายานสูตร ปริวรรตแหงสมเด็จพระพุทธอมิตาภเจา 

ผูประพันธชี้แจงไวดังนี้

	 “ขาพเจามีความเห็นวา ความงดงามแหงบ

ทนิพนธนั้นสำ�คัญยิ่งกวาขอเท็จจริงทางภูมิศาสตรวา

จะถูกตองหรือไม  ในขณะที่ขาพเจาจะไมมีวันยอม

เปนอันขาดที่จะใหแนวคิดและแกนทางพุทธศาสนาเพื่อ

วตัถปุระสงคทางวรรณศลิปนัน้ถกูบดิเบอืนไปแมแตนอย  

ดวยวา  การที่ขาพเจาไดนำ�เรื่องราวของสวรรคสุขาวดี

ซึ่งเปนที่รู จักและนิยมอยางมากในเวลาตอมาเขามา

ในงานประพันธเรื่องนี้  เปนการนำ�ภาพที่ปรากฏอยู  

มิใชภาพที่ถูกบิดเบือนหรือถูกดัดแปลง แตภาพของ

สวรรคสุขาวดีนั้นมีอยูในชวงแรกของพุทธกาล ดังนั้น 

เปนความปรารถนาอันแรงกลาจากหัวใจของขาพเจาที่

จะนำ�เสนอภาพชวีติและโลกของพทุธศาสนามานำ�เสนอ

ในงานเขียน...”	

(Gjellerup  2005 : footnote 3, p. 316)

	 แกรเลอรุพไดบรรลุถึงเปาหมายนี้ โดยเฉพาะ 

อยางยิ่งในประเทศไทย งานประพันธเรื่องนี้ไดรับ

การแปลจากตนฉบับภาษาอังกฤษของจอหน อี. โลจี 

(John E. Logie) เปนภาษาไทย โดยปราชญสองทาน

คือ เสฐียรโกเศศ หรือพระยาอนุมานราชธน และนาคะ

ประทีป ใชชื่อวา กามนิต ปราชญทั้งสองทานเปนผูแปล

ทีท่รงคณุสมบตัใินการแปลวรรณกรรมเรือ่งนี ้คอื เสฐยีร

โกเศศ เปนปราชญผู รอบรู พุทธศาสนาและศาสนา 

เปรียบเทียบ ในขณะที่นาคะประทีปเปนปราชญทาง

ภาษาบาลีผูไดบวชเรียนมาเปนเวลานาน ทานทั้งสองมี

ศรัทธามั่นคงในพระพุทธศาสนา และสรางสรรคตัวบท

กามนิตดวยภาษาที่ไพเราะสละสลวยอยางวิจิตรบรรจง 

โดยเฉพาะการเลือกสรรคำ�ในลักษณะของ “รอยแกว” ที่

มีการสงเสียงสัมผัสในลักษณะใกลเคียงกับฉันทลักษณ 

“รายยาว” นับเปนการแปลเรียบเรียงอยางประณีต

เคารพตนฉบับเดิมอยางยิ่ง (สุจิตรา จงสถิตวัฒนา  

2551 : 6-8) ชาวไทยผูไดเคยอานเรื่องกามนิต แทบ

จะไมรูเลยวาเปนนวนิยายแปลจากภาษาตางประเทศ

และผูประพันธเปนกวีชาวเดนมารกที่เขียนวรรณกรรม

ชิ้นนี้เปนภาษาเยอรมัน

	 “กามนิต-ผู จาริกแสวงบุณย” เปนเรื่องราว

นวนิยายรักของหนุมกามนิตและวาสิฏฐีจากครอบครัว

ของคณบดีผูมั่งคั่งแหงนครอุชเชนีและนครโกสัมพี ทั้ง

สองมีความรักที่มั่นคงตอกันจนถึงกับสัญญากันไว ณ 

ลานอโศก วาจะรักกันชั่วนิรันดรไมวาอะไรจะเกิดขึ้น 

แตโชคชะตาบันดาลใหทั้งคูมิไดสมหวังในรักและตอง

พลัดพราก ตางมีคูครองของตน ใชชีวิตแบบไรสุข จน



การรับแนวคิดพุทธศาสนาในงานประพันธของคารล แกรเลอรุพ

พรสรรค  วัฒนางกูร

49

กระทั่งวาสิฏฐีมีโอกาสฟงธรรมของพระพุทธเจาและ

ออกบวชเปนภิกษุณี สวนกามนิตไดละทิ้งบานเรือน

ครอบครัวและทรัพยสมบัติทั้งหมด ออกจาริกแสวง

บุณยเพื่อตามหาพระพุทธเจา และก็ไดพบพระพุทธ

องคโดยบังเอิญ ณ หองโถงบานชางปนหมอ มีโอกาส

สนทนาเลาเรื่องราวชีวิตที่ผานมาของตนใหพระภิกษุ

ชราฟง และไดฟงธรรมจากพระพุทธองคเปนการแลก

เปลี่ยน ซึ่งในเรื่อง “กามนิต-ผูจาริกแสวงบุณย” ของ

แกรเลอรพุ พระธรรมนัน้คอื แกนคำ�สอนของพทุธศาสนา 

ไดแก อริยสัจ 4 นั่นเอง และแมวากามนิตจะไดฟง 

พระธรรมจากสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจาโดยตรง 

แตเขาหาไดรู ไมวา นั่นคืออริยบุคคลที่ตนเองกำ�ลัง 

แสวงหาอยู อีกทั้งยังสงสัยในคำ�สอน โดยคิดไปเองวา 

นั่นมิใชหลักธรรมจากพระโอษฐของพระพุทธองค และ 

คำ�สอนนั้นยังมิใชสิ่งที่ตนเองอยากไดยิน สิ่งที่กามนิต 

ตองการไดฟงคือ รางวัลแหงความมั่นคงในรักอัน

ไดแกความสุขสมหวังในรักกับวาสิฏฐีในสวรรคแดน

สุขาวดี

	 กามนิตจบชีวิตลงโดยที่จิตของเขายังยึดเอา

พระพุทธองคเปนที่ตั้ง แตจิตนั้นก็ยังยึดมั่นในคำ�สัญญา

เพราะความรักอันมั่นคงตอวาสิฏฐีที่จะไดครองรักกับ

นางชั่วนิรันดรดวย ความมั่นคงแหงรักของกามนิตและ

วาสิฏฐีจึงเปนปจจัยใหทั้งสองไดไปจุติในสวรรคสุขาวดี

สมปรารถนา

	 แตความรักของกามนิตที่ยึดมั่นอยูกับวาสิฏฐี

กลับเปนตัวขัดขวางมิใหกามนิตไดเขาถึงพระธรรม

คำ�สั่งสอนสูนิพพานได ในขณะที่ความรักมั่นคงของ

วาสิฏฐีตอกามนิต ตลอดจนศรัทธามั่นคงของนางตอ

พระพุทธเจาโดยมีความเขาใจในพุทธธรรมอยางดีแลว 

กลับเปนปจจัยเกื้อหนุนใหนางมีความปรารถนาจะให 

กามนิตเขาใจธรรมะดุจเดียวกัน และนางก็ทำ�ไดสำ�เร็จ 

วาสิฏฐีไดถายทอดธรรมะแกกามนิต และใชพลังสมาธิ

บันดาลใหกามนิตไดเห็นรูปพระพุทธเจา ราวกับได 

เขาเฝาพระพุทธองคดวยตนเอง นางเจริญธรรมดับขัน

ปรินิพพานไปกอนกามนิต แตก็ไดแผอำ�นาจมโนมยิทธิ 

ใหกามนิตไดเห็นพระพักตรของภิกษุชราที่ไดแรมคืน

อยูดวยกัน ณ บานชางปนหมอ จนกามนิตเขาใจใน

	 อาจกลาวไดวา คารล แกรเลอรุพประพันธ

นวนิยายพุทธศาสนาเรื่องนี้โดยอาศัยภาพชีวิตและ

ความเชื่อตามหลักพราหมณและพุทธไดอยางสนิทตรง

ตามแนวคิดตนตอจนแมแตผูอานชาวไทยก็ยังไมรูสึก 

สะดดุวาผูประพนัธเปนชาวตะวนัตก ตรงกนัขามกบัเรือ่ง  

“สิทธารถะ” ของแฮรมันน เฮสเซอที่มีปรัชญาตะวันออก

ผสมผสานอยูหลายแนวคดิ ไดแกแนวคดิพราหมณ พทุธ 

และเตาในตอนจบของเรื่องตามที่เฮสเซอไดออกตัวไว 

ฉากทีผู่วจิยัประทบัใจมากทีส่ดุ คอื ฉากสดุทายของเรือ่ง  

ไดแกการเดินทางสูนิพพานของกามนิต ซึ่งแกรเลอรุพ 

นำ�เสนอภาพอันงามวิจิตรของจุดกำ�เนิดและการดับสูญ

ของจักรวาลในบทสุดทาย “กลางคืนและรุงเชาในสกล

จักรวาล” เปนความรุงเชาเกิดมีทาวมหาพรหมขึ้นใหม 

สังสารวัฏอยางลึกซึ้งและมีความปรารถนาที่จะหลุดพน

จากการเวียนวายตายเกิด

	 “แล วกามนิตก็ยึดเอาพระพุทธนิมิต

ตไวในมโนธาตแุนนแฟน มุงแตวถิทีีจ่ะไปสูความ

สิ้นแหงทุกข”  				  

(เสฐียรโกเศศ-นาคะประทีป  2520 : 414-415)

“ผูจะสองความสวางและถนอมสกลจักรวาลนั้น

ไดแสนใหคงสบืปวตัยการไปตลอดอกีกลัปหนึง่.    

และขณะนั้นทาวมหาพรหมก็บันดาลสิ่งทั้งปวง

ใหมีชีวิตขึ้น...  

(เสฐียรโกเศศ-นาคะประทีป  2549 : 357)

	

	 […] ในเวลาไมชา ดาวเทพบางองคกเ็ริม่

สังเกตเห็นวามีดาวเทพอยูองคหนึ่ง ทามกลาง

พวกตนหาไดสอง	 แสงรุงเรอืงสวางขึน้โดยลำ�ดบั

ไม กลับมีลักษณะตรงกันขาม คือหรี่มัวลงไป...” 

	 (เสฐยีรโกเศศ-นาคะประทปี  2549 : 359)

	 เหลาดาวเทพรองเตือนใหดาวกามนิตหันไป

เพงทาวมหาพรหมเพื่อรับแสงสุกสวาง แตกามนิตหา

ไดเอาใจใสไม แสงของดาวกามนิตริบหรี่ลงทุกทีจน



50

วารสารมหาวิทยาลัยศิลปากร ฉบับภาษาไทย

ปีที่ 31 ฉบับที่ 1 พ.ศ. 2554

นิพพานไดในที่สุด (สุจิตรา  จงสถิตวัฒนา 2551 : 26  

เชิงอรรถที่ 9) 

	 สำ�หรับประเด็นการใชสวรรคสุขาวดีเปนฉาก

สำ�คัญของเนื้อหากามนิตภาคสวรรค อันเปนเนื้อหาที่มี

ลกัษณะเฉพาะตวัโดดเดนอยางยิง่ในบรบิทของวรรณคดี

พุทธศาสนาของไทย เพราะเปนวรรณคดีเรื่องแรกๆ ที่

ใชสวรรคสุขาวดีเปนฉากสำ�คัญทำ�ใหผู อ านสวรรค 

สุขาวดีนี้อยางแพรหลายผานทางนวนิยายเรื่องกามนิต 

มากกวาจากตัวบทอื่นๆ ที่มีการแปลเปนภาษาไทย

	 จึงเทากับวา การใชสวรรคสุขาวดีนั้นริเริ่มโดย

กวีชาวเดนมารกเดินทางจากยุโรปมาสูประเทศสยาม 

จากการที่กวีผู นี้ไดศึกษาเอกสารแปลในหัวขอพุทธ

ศาสนาชวงปลายคริสตศตวรรษที่ 19 ตนคริสตศตวรรษ

ที่ 20 และเขียน “กามนิต - ผูจาริกแสวงบุณย” ในค.ศ.

1906 กอนที่จะมีแปลหนังสือสุขาวดี วยุหมหายาน

สูตรปริวรรตแหงสมเด็จพระพุทธอมิตาราเจาจากภาษา

สนัสกฤตเปนรอยแกวเปนภาษาไทยใน พ.ศ. 2463 (ค.ศ.

1920) เสียอีก ผูแปลหนังสือดังกลาวคือ พระยาปริยัติ

ธรรมธาดา พมิพทีโ่รงพมิพพศิาลบรรณนติิ ์จำ�นวน 300 

เลม เพื่อเปนบรรณาการแจกในงานทำ�บุญฉลองอายุ 

ครบ 60 ปของพระเจาบรมวงษเธอกรมหมื่นวิวิธวรรณ

ปรีชา

	 การจาริกแสวงบุณยในเรื่องกามนิตจึงเปน 

การเดินทางของปญญาและจินตนาการของปราชญ 

ตะวันตกผูเขาใจ “ปญญา” ของตะวันออกอยางแทจริง  

นำ�มาสรางสรรคเปนวรรณคดีอันประณีตเดินทางผาน 

การรงัสรรคตอมาจากปราชญทัง้ตะวนัตกและตะวนัออก 

ผสมผสานกลมกลนืกบัวริยิะและศรทัธาใน “ปญญา” และ 

“จินตนาการ” ของเนื้อหาอันวิเศษ ปรากฏเปนความ 

สมบรูณงดงามที ่“เดนิทาง” ผานพนกาลเวลา ภาษา และ

วัฒนธรรม (สุจิตรา จงสถิตวัฒนา  2551 : 27 เชิงอรรถ

ที่ 10)  คารล แกรเลอรุพสรางสรรคผลงาน กามนิต จาก

ความสนใจสวนตวั รวมทัง้ไดรบัอทิธพิลจากกระแสความ

สนใจพุทธปรัชญาและปรัชญาตะวันออกชวงตนของ 

สมยัใหมคอื ปลายครสิตศตวรรษที ่19 ตนครสิตศตวรรษ

ที่ 20 การเดินทางสูประเทศสยามของกามนิตตองผาน

ประเทศองักฤษ ทำ�ใหชือ่เรือ่งของนวนยิายคลาดเคลือ่น

ใกลดับ  ทายที่สุด ทาวมหาพรหมทรงรำ�พึงวา

	 “เราตกลงใจแลว ถากระไร เราพึงรวมรัศมี 

แหงเรา ซึ่งซานไปทั่ววิศวกาศคืนมาสู เรา แลวให 

จักรวาลเหลานี้ ทั้งหมดถึงแกประลัยเปนกลางคืน  

คนืหนึง่ของพรหมโลก และเมือ่รวบรวมรศัมมีาอยูในเงา

แหงเดยีวกนัหมดแลวจกัไดแผดรศัมนีัน้ตรงไปทีด่าวเทพ

ดวงนั้นโดยเฉพาะ เพื่อรั้งใหกลับคืนมาอยูใหมในพรหม

โลกจงได...”		

	 ครั้นแลว ทาวมหาพรหมก็ทรงเรียกเอาบรรดา

รัศมีที่แผไปทั่ววิศวากาศโลกานุโลก็ถึงระยะประลัย 

เขาสูความมดืแหงพรหมราตรกีาลอกีคำ�รบหนึง่ และทาว

มหาพรหมกร็วบรวมรศัมใีหมาอยูในทีแ่หงเดยีว ฉายพุง

ตรงไปที่กามนิต อันเปนแสงอำ�นาจพอที่จะใหสกลโลก

นับดวยแสนโกฏิลุกเปนไฟแลวใหรัศมีนั้นกลับคืนมา

สูพระองคและแผปลอยไปใน วศิวากาศขึน้เปนคำ�รบใหม  

ถึงตอนนี้ ทาวมหาพรหมควรทอดพระเนตรดาวกามนิต

สุกสวางขึ้น กลับเห็นแสงริบหรี่หนักลงเรื่อยไปจนดับ

วูบไมมีเหลือ ระวางกลางวิศวากาศอันหาเขตกำ�หนด

มิได สกลจักรวาลานุจักรวาลเกิดขึ้นแลวชั่วแลนหนึ่งก็

ประลัยลาญ เกิดเปนวันใหมของพรหมโลกเปนวันหนึ่ง 

ซึ่งเรียกวา หนึ่งกัลป สวนกามนิตนับถือเอาซึ่งสัญญา 

จารกิเปนบณุยวตัร กด็บัรอบจรมีจติสิน้เชือ้ไปเอง เหมอืน 

แสงไฟในโคมทีด่บั เพราะหมดน้ำ�มนัทีห่ลอเลีย้งไสไวจน

หยาดสุดทาย ฉะนั้นแล” (เสฐียรโกเศศ-นาคะประทีป  

2549 : 361 เชิงอรรถที่ 11)

	 ในความเห็นของสุจิตรา จงสถิตยวัฒนา นัก 

วิชาการดานวรรณดีไทย การใชชื่อกามนิตและวาสิฏฐี  

ลวนมีความหมายอันสัมพันธกับสาระสำ�คัญของเรื่อง 

นัน่คอื “กามนติ” แปลตามศพัทหมายถงึ “นำ�ไปแลวโดย 

กาม” “กาม” ในที่นี้คือความรัก ความปรารถนา กามนิต 

จึงเปนตัวแทนของความรัก ในขณะที่ชื่อ “วาสิฏฐี  

หมายถึง ผู สืบเชื้อสายจากฤษีวสิฏฐ เปนตัวแทน 

ของปญญา เทากับวา การใชชื่อกามนิตแสดงนัย

สำ�คัญของเรื่องที่ผู เขียนใหความสำ�คัญของ “กาม” 

นั่นคือ กามนิตถูกชักนำ�สู นิพพานไดก็ดวยความรัก 

อันมั่นคงที่มีตอวาสิฏฐีผู เปนตัวแทนของปญญาและ 

เปนผู ที่ชวยเหลือเกื้อกูลกามนิตโดยปญญาใหเขาสู  



การรับแนวคิดพุทธศาสนาในงานประพันธของคารล แกรเลอรุพ

พรสรรค  วัฒนางกูร

51

ไปจากภาษาเยอรมันตนฉบับ คำ�วา (der) Roman ใน

ภาษาเยอรมันแปลวา นวนิยาย และ die Legende แปล

วา ตำ�นาน ทั้งสองคำ�ปรากฏในชื่อเรื่องวา Der Pilger 

Kamanita-Ein Legendenroman ดังนั้น คำ�วา Roman 

จึงหมายถึง นวนิยาย ซึ่งไมตรงกับความหมายของ 

romance หรือเรื่องราวความรัก การผจญภัย หรือเรื่อง

ราวของอัศวินตามความหมายของวรรณศิลปประเภท 

Romance ในขนบวรรณศิลปของอังกฤษ (von Wilpert  

2001 : 703) ดงัปรากฏในชือ่เรือ่งภาษาองักฤษโดย John 

E. Logie ทีเดียวนัก ชื่อเรื่องในภาษาอังกฤษไดทำ�ให 

น้ำ�หนักของการตีความอยูที่ความรักมากกวาการใช 

คำ�กลางๆ เชนในภาษา เยอรมันวา นวนิยายตำ�นาน

	 อยางไรก็ดี  นวนิยายเรื่อง “กามนิต-ผูจาริก 

แสวงบุณย” แตกตางจาก “สิทธารถะ” ของเฮสเซอตรง

ที่วา ในประวัติชีวิตของสิทธารถะตัวเอกของเรื่อง ไมวา

จะอยูภายใต “เสื้อคลุม” ของพุทธหรือพราหมณก็ตาม 

แฝงประวัติชีวิตของผูประพันธไวมากมาย ถึงกระนั้น 

ความเขาใจผิดของเฮสเซอในหลายประเด็นเกี่ยวกับ 

คำ�สอนของพุทธศาสนาไดก อสานขึ้นเป นผลงาน 

วรรณศิลปที่นาสนใจศึกษาเปยมดวยเสนหอยางยาก 

ที่จะปฏิเสธได



52

วารสารมหาวิทยาลัยศิลปากร ฉบับภาษาไทย

ปีที่ 31 ฉบับที่ 1 พ.ศ. 2554

บรรณานุกรม

เอกสารปฐมภูมิ

เสฐียรโกเศศ-นาคะประทีป.  (2520).  กามนิต.  พิมพครั้งที่ 3.  กรุงเทพฯ: คลังวิทยา.    

เสฐียรโกเศศ-นาคะประทีป.  (2549).  กามนิต-วาสิฏฐี ฉบับสมบูรณ.  กรุงเทพฯ: สำ�นักพิมพศยาม.

Hesse, Hermann.  (1978).  Siddhartha.  Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Gjellerup, Karl.  (2005).  Der Pilger Kamanita - Ein Legendenroman (นักเขียนรางวัลโนเบล).  Cologne 	

(Koeln): Anaconda Der Pilger Kamanita.        

Mann, Thomas.  (1975).   FrØhe Erzählungen, Band 1 (เรื่องเลา ของโธมัส มันน, เลม 1).   Frankfurt am 		

Main: Fischer Verlag.

เอกสารและแหลงขอมูลทั่วไป

ภาษาไทย

เทวัญกานต มุงปนกลาง.  (2545).  กามนิต : กลวิธีการนำ�เสนอกับแนวคิดทางพุทธศาสนา.  วิทยานิพนธอักษร

     	 ศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาภาษาไทย คณะอักษรศาสตร จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย.

พรสรรค วัฒนางกูร, เยิค ทีเดอมันน. (2532).  EinfØhrung in die thailändische Kunst und Architektur - 	

LektØre fØr ReisefØhrer.   ศูนยการศึกษาตอเนื่องรวมกับคณะอักษรศาสตร จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย.

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตโต).  (2551).  พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลธรรม (Dictionary of 

Buddhism).   พิมพครั้งที่ 17.  กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.

สุจิตรา จงสถิตยวัฒนา.  (2551).  การเดินทางของปญญาและจินตนาการในกามนิต ของเสฐียรโกเศศ-นาคะประทีป.  	

วารสารอักษรศาสตร (ฉบับพิเศษ : การเดินทางหลายมิติ หลากพรมแดน)  31, 1 : 6-8.

ภาษาตางประเทศ

Author’s Calender jonka tekijä on Petri Liukkonen on hsensoitu Creative Commons Nimeä – Epäkaupallinen 

	 Eimuutettuja teoksia 1.0 Suomi (Finnland) lisenssilla.  Retrieved May 10, 2011. from http://www.kirjasto.

sei-fi/gjelleser.htm

Ball, Hugo.  (1977).  Hermann Hesse.  Frankfurt am Main: Suhrkamp. 1. Auflage. 

Furger, Andreas und Graf, Felix.  (2002).  “Höllenreise durch mich selbst” Hermann Hesses Siddharta, 	

Steppenwolf.   Regina Bucher: Verlag Neue ZØrcher Zeitung.

Gjellerup, Karl.  (2005).  In Der Pilger Kamanita - Ein Legendenroman (นักเขียนรางวัลโนเบล).  Cologne 

(Koeln): Anaconda Der Pilger Kamanita.  

von Glasenapp, Helmuth.  (1966).  Der Buddhismus eine atheistische Religion.  MØnchen: Szczesny.

Hesse, Hermann.  (1930).  Mein Glaube (บทความเรือ่ง “ความเชือ่ของขาพเจา”).  Cited in Volker Michels (2002),  

“Der ganze Osten atmet Religion”  Siddharta und Hermann Hesses Beziehung zu Indien und China.  

In “Höllenreise durch mich selbst” Hermann Hesses Siddharta, Steppenwolf.  Regina Bucher. 

von Andreas Furger und Felix Graf.  Verlag Neue ZØrcher Zeitung : 189.

Hesse, Hermann and Glaube, Mein.  (1930).  (บทความเรือ่ง “ความเชือ่ของขาพเจา”).  In Volker Furger,  Andreas 

und Graf, Felix. “Höllenreise durch mich selbst” Hermann Hesses Siddharta,  Steppenwolf.  Regina 

Bucher: Verlag Neue ZØrcher Zeitung.



การรับแนวคิดพุทธศาสนาในงานประพันธของคารล แกรเลอรุพ

พรสรรค  วัฒนางกูร

53

Hsia, Adrian.  (1981, 2002).  Hermann Hesse und China Darstellung, Materialien und interpretation, 

erweiterte Neuausgabe.  Frankfurt am Main: Suhrkamp, 2.Auflage.

Michels, Volker.  (2002).  “Der ganze Osten atmet Religion” Siddharta und Hermann Hesses Beziehung zu  

Indien und China. In “Höllenreise durch mich selbst” Hermann Hesses Siddharta,  Steppenwolf.   

Regina Bucher: Von Andreas Furger und Felix Graf. Verlag Neue ZØrcher Zeitung

Mileck, Joseph.  (1979).  Hermann Hesse Dichter, Sucher, Bekenner. Biographie.  MØnchen: C. Bertelsmann 

Verlag.

Pfeifer, Martin.  (1977).  Hermann Hesses weltweite Wirkung.  Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Pornsan Watanangura.  Heinrich Detering, editors.  (2009).  On the Reception of Buddhism in German 

Philosophy and  Literature – An Intercultural Dialogue.  Bangkok: Centre for European Studies at  

Chulalongkorn University.

Schröter, Klaus.  (2005).  Thomas Mann. RORORO monographie.  Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, 3. 

Auflage.

von Wilpert, Gero.  (2001).  Sachwörterbuch der Literatur.  Stuttgart: Alfred Kröner, 8. verbesserte und 

erweiterte Auflage.

Zeller, Bernhard.  (1963).  Hermann Hesse in Selbstzeugnissen und Bilddokumenten.  RORORO bild 

monographien.   Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, 1. Auflage. 

Zotz, Volker.  (2000).  Auf den glØckseligen Inseln. Buddha in der deutschen Kultur.  Berlin : 249-250.  




