
วารสารธรรมศาสตร ์ 115 

แนวคิดเรื่องประชาสังคมโลกและการเปลี่ยนผ่านสู่ภาคปฏิบัติ: 

ประเด็นการแทรกแซงด้านมนุษยธรรมและ “หลักรับผิดชอบเพื่อปกป้อง”

จันจิรา สมบัติพูนศิร ิ

คณะรัฐศาสตร์ 
มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ 

jsombutpoonsiri@gmail.com 

บทคัดย่อ 

บทความน้ีน าเสนอว่าแนวคิดและปฏิบัติการของ “ประชาสังคมโลก”  
( Global Civil Society) ใ นก า ร แ ทร ก แ ซ ง ด้ า นม นุษ ย ธ ร ร ม  ( Humanitarian 
Intervention) รวมถึงการประยุกต์ใช้หลักรับผิดชอบเพื่อปกป้อง (Responsibility to 
Protect: R2P) นับแต่ช่วงหลังสงครามเย็นเป็นต้นมาส่งผลให้องค์ความรู้การเมือง
ระหว่างประเทศ (International Relations) เปลี่ยนไปอย่างไร โดยเริ่มจากฉายภาพให้
เห็นถึงรากฐานทางทฤษฎีของแนวคิดว่าด้วยภาคประชาสังคมโลกจากน้ันแสดงให้เห็น
ว่าแนวคิดดังกล่าวสะท้อนในภาพปฏิบัติของการเมืองโลกอย่างโดยเฉพาะในประเด็น
การแทรกแซงด้านมนุษยธรรม บทความน้ีถกเถียงว่าการผสานกันระหว่างแนวคิดกับ
ภาคปฏิบัติน้ีช่วยเปลี่ยนหน้าตาขององค์ความรู้การเมืองระหว่างประเทศ จากท่ีเน้นให้
รัฐเป็นตัวละครหลักและยึดโยงกับอ านาจอธิปไตยรวมถึงผลประโยชน์ของรัฐเท่าน้ัน 
เป็นตัวละครไม่ใช่รัฐและใส่ใจกับประเด็นท่ีเกี่ยวกับ “ความมั่นคงของมนุษย์” รวมถึง
ก้าวข้ามเส้นแบ่งตายตัวซ่ึงแยกการเมืองภายในออกจากภายนอก บทความแบ่งออกเป็น
สามส่วน ส่วนแรกอภิปรายรากฐานทางความคิดว่าด้วยประชาสังคมโลก ส่วนท่ีสอง
เสนอบทบาทของประชาสังคมโลกในปฏิบัติการแทรกแซงด้านมนุษยธรรมและการ
ประยุกต์ใช้หลักรับผิดชอบเพื่อปกป้อง ส่วนสุดท้ายวิเคราะห์ว่าบทบาทท่ีทวีขึ้นของ
ประชาคมโลกส่งผลต่อองค์ความรู้การเมืองระหว่างประเทศอย่างไร 

 [วารสารธรรมศาสตร์ ปีท่ี 33 ฉบับท่ี 3 ปี พ.ศ.2557] 

ค าส าคัญ: ประชาสังคมโลก, การแทรกแซงด้านมนุษยธรรม, หลักรับผิดชอบเพื่อ
ปกป้อง, องค์ความรู้ความสัมพันธ์ระหว่างประเทศ  



วารสารธรรมศาสตร ์ 116 

The Concept of Civil Society and its Translation into Practice: 

Humanitarian Intervention and “Responsibility to Protect” in Focus 

Janjira Sombatpoonsiri 

Faculty of Political Science 
Thammasat University 

jsombutpoonsiri@gmail.com 

Abstract 

This article seeks to demonstrate the emerging role of 
“global civil society” in practices of humanitarian intervention and 
Responsibility to Protect (R2P) in Post-Cold War era, and how this 
phenomenon has refined the knowledge of International Relations. 
In so doing, it traces theoretical underpinnings of global civil society 
notion, illuminating them through recent practices of
non-governmental organizations and grassroots groups working 
across nation-state borders to mitigate the disastrous impact of war 
on civilians. This article argues that this interplay between concepts 
and practices of global civil society have transformed the academic 
landscape of International Relations, from its obsession with the 
state as the only legitimate actor in studying international politics 
to the embracement of non-state actors, from the concerns of state 
interest to the inclusion of “human security” in global agendas, and 
from the demarcation between internal and external affairs to de-
territorialisation. This article is organised in three sections: 
theoretical foundations of global civil society; global civil society’s 
practices of humanitarian intervention and Responsibility to Protect; 
and their impact on shaping the knowledge of International 
Relations.  

[Thammasat Journal, Volume 33 No.3, 2014] 

Keywords: Global Civil Society, Humanitarian Intervention, 
Responsibility to Protect, International Relations 



วารสารธรรมศาสตร ์ 117 

บทน า 

ในบทความ “Six Wishes for a More Relevant Discipline of International Relations” 
Steve Smith อดีตประธานแห่งสมาคมนานาชาติศึกษา (International Studies Association – ISA)
องค์ความรู้ความสัมพันธ์ระหว่างประเทศ ณ ต้นสหัศวรรษที่ 21 ควรใส่ใจกับเสียงอันห่างไกลจากรัฐ 
เสียงซึ่งไม่ได้เป็นส่วนหนึ่งของนโยบายระหว่างประเทศที่มุ่งแสวงหาอ านาจและผลประโยชน์สู่รัฐเป็น
หลัก องค์ความรู้การเมืองระหว่างประเทศแบบใหม่ควรเป็นเครื่องมือ “เปลี่ยนแปลงโลก” ให้เอื้อต่อ
การสร้างความมั่นคงและสันติภาพร่วมกันของมนุษยชาติมากขึ้น (Smith, 2008) ปรารถนาเช่นนี้ถือว่า
ท้าทายแก่นแกนขององค์ความรู้ “ความสัมพันธ์ระหว่างประเทศ” ที่หยั่งรากพร้อมกับเมล็ดพันธุ์ท่ีเติบ
โดเป็นรัฐ-ชาติ บนดินอันอุดมด้วยสงครามซึ่งคร่าชีวิตผู้คนในนามความมั่นคงระหว่างประเทศ แนวคิด
กระแสหลักขององค์ความรู้การเมืองระหว่างประเทศอย่างเสรีนิยม (Liberalism) และสภาพจริงนิยม 
(Realism) เชื่อว่ารัฐเป็นตัวละครอันชอบธรรมเดียวในความสัมพันธ์ระหว่างประเทศทั้งยังช้ีว่าลักษณะ
ส าคัญรัฐคือการมุ่งแสวงหาผลประโยชน์เพื่อความอยู่รอด ดังนั้นจึงหลีกเลี่ยงความขัดแย้งไม่ได้แม้เสรี
นิยมเห็นว่ารัฐร่วมมือกันเพื่อจัดสรรผลประโยชน์ได้ ทว่าสภาพจริงนิยมเห็นว่ารัฐไม่วางใจกัน 
หากร่วมมือก็พร้อมหักหลังและมักก่อสงครามเมื่อเกิดความขัดแย้ง (ดูตัวอย่างเช่น Morgenthau, 
1999; Waltz 1999, Keohane, 1999)  กรอบคิด เ ช่นนี้ส่ งอิทธิพลต่อความเข้าใจว่าอะไรเป็น 
“ความจริง” ในการเมืองระหว่างประเทศและอะไรไม่ใช่ รวมถึงกีดกันเสียงของผู้คนที่ได้รับความทุกข์
ร้อนจากความสัมพันธ์ระหว่างประเทศและนโยบายต่างประเทศของมหาอ านาจแบบที่เป็นอยู่เพราะ 
“ผู้คน” ไม่ถือเป็นหน่วยอันชอบธรรมในการศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างประเทศ 

นับแต่ช่วงทศวรรษท่ี 1980 เป็นต้นมา แนวคิดที่ครอบง าค าอธิบายการเมืองระหว่างประเทศ
ถูกท้าทายยิ่งขึ้น โดยเฉพาะจากจุดยืน “หลังปฏิฐานนิยม” (Postpostivism) จุดยืนนี้ให้ที่ทางกับเสียง
ของตัวละครที่ไม่ใช่รัฐ เสียงของคนชายขอบ (เช่นผู้อพยพพลัดถิ่น ผู้หญิง และเพศทางเลือก) รวมถึงใส่
ใจประเด็นที่ไร้รัฐเป็นศูนย์กลาง นี่ช่วยขยายขอบฟ้าให้องค์ความรู้ความสัมพันธ์ระหว่ างประเทศ
กลายเป็นองค์ความรู้ว่าด้วย “การเมืองโลก” (Global Politics)  (ดูตัวอย่างเช่น Der Derian & 
Shapiro, 1989; Campell 1998; Bleiker, 2000; Enloe, 2000; Tickner 2001, Moisi 2009; 
Walters 2012) ท่ามกลางการเปลี่ยนกระแสธารของภูมิทัศน์องค์ความรู้ความสัมพันธ์ระหว่างประเทศ
เป็นการเมืองโลกนี้ แนวคิดและปฏิบัติการว่าด้วยประชาสังคมโลกได้พัฒนาขึ้น โดยในทางหนึ่ง ได้แตก
แขนงจากแนวคิดเสรีนิยม ทว่าถือเอา “มนุษย์” เป็นหน่วยหลักหน่วยหนึ่งในการขับเคลื่อนการเมือง
โลก ในอีกทางหนึ่งประชาสังคมโลกสร้างคุณูปการต่อนโยบายแทรกแซงด้านมนุษยธรรมที่ท้าทายความ
ศักดิ์สิทธิ์ของอ านาจอธิปไตยรัฐ และความคับแคบขององค์ความรู้การเมืองระหว่างประเทศ  
กระแสหลัก 



 
วารสารธรรมศาสตร ์ 118 

 

ฐานทางความคิดของประชาสังคมโลก 

แนวคิดเรื่องประชาสังคมโลกและองค์การระหว่างประเทศมีต้นก าเนิดทางปรัชญาที่เช่ือว่า 
ความร่วมมือช่วยก่อร่างสันติภาพสากลได้ ขณะที่แนวคิดแรกเน้นย้ าบทบาทขององค์กรไม่สังกัดรัฐ 
(Non-Governmental Organizations) และกลายเป็นปฏิบัติการที่ครอบคลุมประเด็นความมั่นคงของ
มนุษย์ (Human Security) เช่น สิทธิมนุษยชน ความเหลื่อมล้ าทางเศรษฐกิจ และสิ่งแวดล้อม เป็นต้น 
แนวคิดหลังสนใจความร่วมมือระหว่างรัฐในเชิงสถาบันและนโยบายที่ยึดรัฐเป็นตัวแสดงหลัก อย่างไรก็
ดีสามารถสืบรากทางปรัชญาของทั้งสองแนวคิดได้จาก Cosmopolitanism (“จักรวาลทัศน์นิยม”)              
ซึ่งเช่ือในคุณค่าสากลบางประการที่ร้อยโยงสังคมมนุษย์จากวัฒนธรรมต่าง ๆ เข้าด้วยกัน  

ปรากฏบันทึกการอ้างอิงถึงหลักนี้ตั้งแต่ผู้ที่สังกัดส านักคิด Stoic ในยุคกรีก เช่ือกันว่า 
“Cosmopolis” หรือ “Kosmopolites” มีที่มาจาก Diogenes แห่งเมือง Cynic (ในช่วงก่อนคริส
ศตวรรษที่ 4) ซึ่งเป็นค าสมาสระหว่าง Cosmo (“จักรวาล”) และ Polis (“สังคมการเมือง” – Political 
Community) เมื่อ Diogenes ถูกถามว่ามาจากที่ใด เขาตอบว่าเขาเป็น “พลเมืองของโลก”              
(Citizen of The World – โดยมีนัยถึงความเป็นสากล/เขตขัณฑ์แห่งจักรวาล) ในบริบทสังคมการเมือง
กรีก การเอ่ยเช่นนี้เท่ากับขยาย “แผนที่ความภักดี” จากสังคมการเมืองเฉพาะ ที่ให้ก าเนิด อุ้มชู              
ขัดเกลาตนมา และดังนั้นจึงผูกพันธ์กับสมาชิกในชุมชนรวมถึงพร้อมช่วยเหลือคนเหล่านี้เป็นชุมชนโลก
ซึ่งเต็มไปด้วย “คนแปลกหน้า” ที่อยู่ห่างไกลออกไป ปัจเจกบุคคลสามารถใส่ใจต่อความทุกข์ยากและ
พร้อมใจยื่นมือช่วยเหลือ “คนแปลกหน้า” เหล่านี้ได้สายสัมพันธ์กับเพื่อนร่วมโลก (และจักรวาล) 
กลายเป็นหลักด ารงชีวิตตามธรรมชาติของของส านักคิด Stoic และต่อมาพัฒนาเป็น “กฎธรรมชาติ” 
(Natural Law) ที่ให้ความส าคัญกับเหตุผลของมนุษย์ในฐานะที่เป็นกลไกจัดระเบียบการอยู่ร่วมกัน 
ฉนั้นกฎหมายนี้จึงมีความเป็นสากลเพราะตั้งบนฐานความเช่ือที่ว่าเหตุผลมนุษย์เป็นสิ่งสากลข้ามพ้น
ลักษณะเฉพาะของชุมชนทางการเมือง-วัฒนธรรมเฉพาะหนึ่ง ๆ  

หลักสากลนิยมได้รับความสนใจอีกครั้งในยุคภูมิธรรมของยุโรป (Enlightenment) โดยมีงาน
ส า คั ญ อย่ า ง “ Perpetual Peace: A Philosophical Sketch” ขอ งนั ก ป รั ชญ า ช า ว เ ย อ ร มั น          
Emmanuel Kant เป็นหมายหลัก แนวคิดของ Kant ยังคงใกล้เคียงกับของส านักคิด Stoic โดยให้
ความส าคัญกับศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์อย่างเสมอภาคเท่าเทียมไม่ว่าจะสังกัดอยู่สังคมการเมืองใดก็ตาม 
ฉะนั้น Kant จึงเห็นว่าการละเมิดสิทธิในที่หนึ่งย่อมเป็นเรื่องเดือดเนื้อร้อนใจของผู้คนอีกที่ด้วย 
(“Because a…community widely prevails among the Earth’s peoples, a transgression of 
rights in one place in the world is felt everywhere”) (Kant, 1985 [1795], 119) นอกจากนี้  
Kant ยังเรียกร้องให้สมาชิกชุมชนหนึ่งเอื้อเฟื้อช่วยเหลือ “คนแปลกหน้า” ที่เดินทางมาขอพักอาศัยใน
ชุมชนของตนจนกลายเป็นที่มาของแนวคิดการให้ความช่วยเหลือด้านมนุษยธรรมแก่ผู้อพยพลี้ภัยใน
ปัจจุบัน กระนั้นก็ดี Kant เห็นต่างจากส านัก Stoic โดยให้ความส าคัญแก่ “รัฐ” ในฐานะหน่วยพื้นฐาน
ที่จัดความสัมพันธ์ระหว่างประชาชนในชุมชนหนึ่งและประชาชนอีกชุมชน ดังนั้นมนุษย์มีสิทธิเท่าเทียม



 
วารสารธรรมศาสตร ์ 119 

 

กันต่อเมื่อรัฐเป็นผู้ประกันสิทธินี้ และจะอยู่อย่างสันติได้ก็ต่อเมื่อรัฐเหล่านี้ร่วมมือกัน มิใช่ก่อสงคราม 
Kant เสนอว่ารูปแบบการปกครองแบบ “สาธารณรัฐ” (Republic) จะช่วยสร้างสันติภาพอย่างยั่งยืนได้ 
เพราะประชาชนซึ่ง Kant เช่ือว่ามีเหตุผลและต้องการอยู่ในสังคมที่สงบสุขย่อมคัดค้านการก่อสงคราม
ของผู้ปกครองและในรูปแบบการปกครองเช่นนี้ ผู้ปกครองต้องฟังเสียงประชาชนนอกจากนี้เขายังเสนอ
ว่าสาธารณรัฐต่าง ๆ ควรรวมกันเป็นสมาพันธ์ เพื่อบรรลุ เป้าหมาย ในการประกันเสรีภาพ                 
สร้างความมั่นคงและสันติภาพพลเมืองอย่างถ้วนหน้า กล่าวอีกนัยหนึ่งคือ Kant มิได้เห็นว่าชุมชน
การเมืองซึ่งมีลักษณะเฉพาะเป็นอุปสรรคขัดขวางเส้นทางไปสู่ความเป็นพลเมืองโลกแต่กลับเป็น 
“บันได” ให้สร้าง “รัฐบาลโลก” (World Government) โดยอาศัยความร่วมมือระหว่างสังคมการเมือง
หน่วยย่อย หรือ “รัฐ” นั่นเอง (Kant, 1985 [1795], 107-39) 

ในช่วงศตวรรษที่ 18 ถึง 19 หลักสากลนิยมถูกท้าทายจากลัทธิชาตินิยมที่ก าเนิดพร้อมกับ
การสร้างรัฐ-ชาติในยุโรปและแพร่กระจายมายังสังคมอื่น ๆ ในเวลาต่อมา สงครามหลายระลอกใน        
ช่วงปลายศตวรรษที่ 18 จนถึงต้นศตวรรษที่ 19 เป็นไปเพื่อการสร้างความยิ่งใหญ่ให้แก่ชาติของตน 
หรือมิเช่นนั้นก็เพื่อปลดแอกจากเจ้าอาณานิคมให้ได้มาซึ่งเอกราช จวบจนหลังสงครามโลกครั้งหนึ่งลัทธิ
ชาตินิยมได้กลายเป็นขั้วตรงข้ามกับแนวคิด Cosmopolitanism สาระส าคัญคือสังคมการเมืองหนึ่งมี
ลักษณะเฉพาะ อันก่อร่างความรู้สึกร่วมกันและความภักดีต่อแผ่นดิน (รวมถึงองค์อธิปัตย์) ของพลเมือง
ในสังคมนั้น ๆ “อัตลักษณ์แห่งชาติ” (National Identity) ลากเส้นแบ่งระหว่าง “พวกเรา”                       
(คนในชาติ) และ “พวกเขา” (คนต่างชาติ) ตลอดจนสร้างจินตนาภาพว่าด้วย “ผลประโยชน์แห่งชาติ” 
(National Interest) ในภาวะที่แนวคิดชาตินิยมกลายเป็นลัทธิคลั่งชาติ อัตลักษณ์แห่งชาติอาจท าให้
ผู้คนรู้สึกเหนือกว่าคนอีกสังคมหนึ่ง หรือกระทั่งกลายบ่มเพาะความเป็นศัตรูกันแม้ผู้สนับสนุนแนวคิด
ชาตินิยมช้ีว่าความผูกพันธ์ต่อมาตุภูมิจ าเป็น โดยเฉพาะในการระดมทรัพยากรทั้งที่เป็นวัตถุและอารมณ์
ความรู้สึกของปัจเจกบุคคลเพื่อขับเคลื่อนรัฐนาวา ทว่าลัทธิชาตินิยมในช่วงปลายศตวรรษที่ 19 จนถึง 
20 เป็นเช้ือไฟให้เกิดสงครามโลกถึงสองครั้ง ทั้งยังไม่นับรวมถึงสงครามปลดแอกของอดีตประเทศใต้
อาณานิคมและชนกลุ่มน้อยอีกกว่า 200 ครั้งนับแต่ปีค.ศ. 1945 เป็นต้นมา สงครามเหล่านี้คร่าชีวิตผู้
บริสุทธิ์ไปหลายร้อยล้าน (Harbom & Wallensteen, 2005) ในแง่นี้แนวคิด Cosmopolitanism         
ยังได้รับการหวนค านึง และแปรเป็นนโยบายระดับโลกอยู่เนือง ๆ ไม่ว่าจะเป็นการก่อก าเนิด              
League of Nations ในฐานะองค์กรระหว่างประเทศที่มุ่งสร้างสันติภาพระหว่างชาติคู่กรณีต่าง ๆ             
เมื่อความพยายามนี้ล้มเหลวและสงครามโลกครั้งที่สองปะทุขึ้น ความต้องการเห็นความร่วมมือสร้าง
สันติภาพในสังคมการเมืองระหว่างประเทศยังไม่จางหายจนน าไปสู่การก่อตั้งองค์การสหประชาชาติ              
(United Nations – UN) ในที่สุด 

 

 



 
วารสารธรรมศาสตร ์ 120 

 

ในทางหนึ่ง สหประชาชาติสะท้อนความพยายามประกันสิทธิของรัฐในฐานะหน่วยทาง
การเมืองที่รักษาความมั่นคงปลอดภัยในแก่ปัจเจกบุคคลในรัฐ ขณะเดียวกันก็เป็นหน่วยพื้นฐานในการ
ติดต่อสัมพันธ์กับรัฐอื่น ๆ บนฐานความเท่าเทียมกันและดังนั้นในทางกฎหมายระหว่างประเทศ           
การแทรกแซงกิจการภายในของรัฐหนึ่งจึงเท่ากับละเมิดสิทธิขั้นพื้นฐานของรัฐไม่ว่ารัฐท่ีแทรกแซงน้ันจะ
ใช้ข้ออ้างทางศีลธรรมหรือต้องการขยายอ านาจตน กล่าวอีกนัยหนึ่งคือ กฎหมายระหว่างประเทศซึ่ง
รับรองอ านาจอธิปไตยของรัฐแต่ละรัฐช่วยผ่อนเบาช่องว่างทางอ านาจระหว่างรัฐใหญ่น้อยในสังคม
การเมืองโลก แนวคิดเช่นนี้ปรากฏในกฎบัตรสหประชาชาติบทที่สอง ข้อที่สี่และเจ็ด ซึ่งห้ามการ
แทรกแซงกิจการภายในของประเทศหนึ่ง ๆ โดยเฉพาะด้วยมาตรการทางทหาร  (United Nations, 
1945) 

นอกจากนี้ สหประชาชาติสามารถประสานแนวคิดเรื่องสิทธิมนุษยชนและรัฐบาลโลกของ
หลักสากลนิยมไว้ด้วยกัน  สหประชาชาติเป็นเวทีความร่วมมือระหว่างรัฐและในช่วงหลายทศวรรษ      
ที่ผ่านมา โดยสามารถสร้างกรอบทางกฎหมายและบรรทัดฐานระหว่างประเทศว่าด้วยการเคารพสิทธิ
มนุษยชน เ ช่นการผลักดันข้อก าหนดสากลว่ าด้ วย สิทธิทางการเมื องและสิทธิพลเมือง                         
( The International Covenant on Civil and Political Rights – มี ป ร ะ เ ทศ ที่ ล ง น า ม รั บ ร อ ง              
144 ประเทศ ณ ปี 1999), ข้อก าหนดสากลว่าด้วยสิทธิทางเศรษฐกิจ สังคม และวัฒนธรรม                 
(The International Covenant on Economic, Social and Cultural Rights – มีประเทศท่ีลงนาม
รับรอง 141 ประเทศ) และประกาศเวียนนาเพื่อด าเนินการคุ้มครองสิทธิในทางปฏิบัติ (The Vienna 
Declaration and Programme of Action – มีประเทศท่ีลงนามรับรองถึง 171 ประเทศ) (Donnelly, 
2001, 131) นอกจากสามเสาหลักของข้อก าหนดว่าด้วยสิทธิมนุษยชนสากล แนวคิดเรื่องสิทธิมนุษยชน
ยังปรากฏในข้อตกลงระหว่างประเทศ อาทิ ข้อตกลงว่าด้วยการป้องกันและลงโทษในอาชญากรรมการ
ฆ่ า ล้ า ง เ ผ่ า พั น ธุ์ ( The Convention on the Prevention and Punishment of the Crime of 
Genocide – 1948), ข้อก าหนดเพื่อขจัดการกีดกันเชื้อชาติสีผิวในทุกรูปแบบ  (The Convention on 
the Elimination of all Forms of Racial Discrimination – 1965), ข้อก าหนดต่อต้านการทรมาน
และลงโทษหรือปฏิบัติต่อนักโทษอันโหดร้าย ไร้มนุษยธรรม และท าให้ เสื่อมเสียศักดิ์ศรี                           
( The Convention Against Torture and other Cruel, Inhuman or Degrading Treatment or 
Punishment – 1984) และประกาศองค์การสหประชาชาติว่าด้วยสิทธิชนพื้นถิ่น (UN Declaration 
on the Rights of Indigenous Peoples – 2007) เป็นต้น แนวคิดพื้นฐานซึ่งสะท้อนในข้อก าหนดว่า
ด้วยสิทธิมนุษยชนด้านต่าง ๆ พัฒนามาจากมโนทัศน์ส าคัญสองประการได้แก่ กฎธรรมชาติและสัญญา
ประชาคม (Social Contract) 

 

 



 
วารสารธรรมศาสตร ์ 121 

 

หลักสิทธิมนุษยชนมีความเป็น “สากล” เพราะเช่ือว่าสิทธิเป็นองค์ประกอบตามธรรมชาติ
ของความเป็นมนุษย์ กล่าวอีกทางหนึ่งคือเราทุกคนเป็นมนุษย์ฉนั้นทุกคนจึงมีสิทธิขั้นพ้ืนฐานอีกท้ังยังมี
สิทธินี้อย่างเท่าเทียมเพราะเช่ือว่ามนุษย์ทุกคนเกิดมาเท่ากันและสิทธินี้ไม่อาจถูกละเมิดหรือแย่งชิงไป
จากมนุษย์ได้จนกว่าเราจะหยุดภาวะ “ความเป็นมนุษย์” เชื่อกันว่าสิทธิข้ันพ้ืนฐานที่จ าเป็นส าหรับการ
ด ารงชีวิตของมนุษย์อย่างศักดิ์ศรีได้แก่ สิทธิในการก าหนดชะตากรรมตน (Self-Determination),    
สิทธิในการแสดงความเห็นทางการเมืองและเลือกผู้ปกครอง สิทธิในการเข้าถึงปัจจัยทางเศรษฐกิจอัน
จ าเป็นในการด ารงชีวิต รวมถึงสิทธิในการธ ารงอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรม-ศาสนา รวมถึงชุมชนทาง
วัฒนธรรมที่ตนสังกัด (Van Hooft, 2009, 75-76) 

แม้ว่ามนุษย์จะมีสิทธิตามธรรมชาติแต่เช่ือกันว่าสิทธินั้นจะสมบูรณ์ต่อเมื่อรัฐประกันให้ 
แนวคิดนี้พัฒนาในช่วงที่ระบอบรัฐ-ชาติก่อตัวในยุโรป พร้อมกับการเกิดขึ้นของทฤษฎีสัญญาประชาคม
ในช่วงศตวรรษที่ 17 และ 18 ในทางหนึ่งนักทฤษฎีอย่าง Thomas Hobbes เชื่อว่าภาวะธรรมชาติของ
มนุษย์นั้นมีลักษณะอนาธิปไตย เต็มไปด้วยการแก่งแย่งเพื่อผลประโยชน์ของตนและพวกพ้อง ดังนั้น
ชีวิตจึงขาดความมั่นคง และไม่อาจไว้ใจผู้คนรอบข้าง ได้กล่าวอีกนัยหนึ่งได้ว่า ภาวะธรรมชาติ            
(State of Nature) เช่นนี้น าไปสู่เสรีภาพแบบไร้ขอบเขตและการละเมิดสิทธิของผู้ที่อ่อนแอกว่า           
ฉนั้นมนุษย์จึงรวมตัวกันและสละเสรีภาพแบบไร้ขอบเขตให้แก่ผู้ปกครอง (Leviathan) เพื่อคุ้มครอง
และ – ในความหมายของ Max Weber – รวมศูนย์การใช้ความรุนแรง (ผ่านองค์กรอย่างต ารวจและ
กองทัพ) เมื่อผู้ปกครองให้ความมั่นคงปลอดภัยผู้ใต้ปกครองจึงมี “หน้าท่ี” เชื่อฟัง ปฏิบัติตามค าสั่งของ
ผู้ปกครอง อย่างไรก็ดีนักปรัชญาการเมืองอย่าง Jean Jacques Rousseau เช่ือว่าเมื่อผู้ใต้ปกครอง
สละสิทธิ์ตามธรรมชาติส่วนหนึ่งให้แล้วผู้ปกครองมี “หน้าท่ี” ประกันความปลอดภัยหรือน าพาตนออก
จากภาวะธรรมชาติหากผู้ปกครองล้มเหลวในการท าหน้าท่ีดังกล่าว ประชาชนผู้มอบเสรีภาพของตนให้
ก่อนหน้าน้ีสามารถทวงเสรีภาพน้ันคืนได้เพื่อสถาปนาผู้น าคนใหม่  

แนวคิดเรื่องสัญญาประชาคมส่งอิทธิพลให้หลักสิทธิมนุษยชนสากลคงยังผูกโยงกับระบบ       
รัฐ-ชาติ และหลายครั้งท้าทายการบังคับใช้นโยบายระหว่างประเทศด้านสิทธิฯ แนวคิดเรื่อง                  
กฎธรรมชาติเน้นย้ าลักษณะสากลของมนุษย์ (Universality) ดังนั้นมนุษย์จึงมีสิทธิอันละเมิดมิได้ในการ
เข้าถึงปัจจัยต่าง ๆ เพื่อเติมเต็มศักยภาพของตน กระนั้นก็ดีการอาศัยรัฐเป็นผู้ประกันสิทธิ เท่ากับ
ยอมรับ “ความเฉพาะเจาะจง” (Particularity) ของสังคมการเมือง และวิธีการที่สังคมนั้น ๆ นิยาม 
“ความเป็นมนุษย์” ต่างกันออกไป ในแง่นี้เมื่อรัฐบางรัฐอ้างว่าหลักสิทธิมนุษยชนสากลเป็นผลิตภัณฑ์
ของโลกตะวันตกและถึงกับระแวงการแฝงตัวของลัทธิล่าอาณานิคมใหม่จึงกลายเป็นข้ออ้างอันชอบ
ธรรมให้รัฐละเลยที่จะเคารพสิทธิประชาชนของตน นักวิชาการจ านวนมากพยายามฝ่าภาวะกลืนไม่เข้า
คลายไม่ออกนี้ด้วยการศึกษาองค์ประกอบทางวัฒนธรรม ศาสนาแบบต่าง ๆ ที่สอดคล้องกับหลัก           
สิทธิมนุษยชนเพื่อยืนยันว่าหลักการเป็นสากล แม้ยอมรับความต่างทางวัฒนธรรมและประวัติศาตร์ใน
สังคมการเมืองต่าง ๆ ที่ก่อร่างแนวคิดเรื่องสิทธิมนุษยชนที่ต่างกันออกไป (ดูตัวอย่างเช่น Bauer & 
Bell, 1999; Nash, 2oo9) 



 
วารสารธรรมศาสตร ์ 122 

 

ในบริบทท่ีการเมืองโลกหลังสงครามเย็น การเมืองแบบ Cosmopolitan ทรงอิทธิพล เพราะ
ในทางหนึ่งชัยชนะของค่ายอุดมการณ์เสรีนิยมภายใต้การน าของมหาอ านาจเพียงหนึ่งเดียวอย่างสหรัฐฯ 
ตอกย้ าว่าประชาธิปไตยเป็น “จุดจบของประวัติศาสตร์” (The End of History) คุณค่าเรื่อง               
สิทธิมนุษยชนกลายเป็นแก่นแกนของประชาธิปไตยทั้งยังสะท้อนพัฒนาการขั้นสูงของประวัติศาสตร์
มวลมนุษยชาติ (Fukuyama 1992) ในอีกทางหนึ่ง ขบวนการภาคประชาสังคมขยายปฏิบัติการจาก
ท้องถิ่นเป็นข้ามพรมแดน อันส่งผลให้แนวคิดเรื่องสิทธิมนุษยชนและประชาธิปไตยถูกท าให้เป็นสากล 
(Universalization) 

 หลักกฎหมาย 

แม้กฎบัตรสหประชาชาติระบุให้การแทรกแซง “ทางทหาร” เพื่อยับยั้งภัยคุกคามต่อ
สันติภาพและความมั่นคงระหว่างประเทศต้องได้รับการรับรอง (Authorized) ด้วยคะแนนเสียงเอก
ฉันท์จากสมาชิกถาวรทั้งห้าประเทศแห่งคณะมนตรีความมั่นคงฯ ในทางปฏิบัติการแทรกแซงมักไม่ได้
รับมติเอกฉันท์ดังกล่าว ประเทศสมาชิกถาวรที่เห็นด้วยกับการแทรกแซงโดยเฉพาะสหรัฐอเมริกา และ 
NATO มักฝ่าฝืนมติสหประชาชาติและส่งกองก าลังเข้าแทรกแซง ดังที่ปรากฏในกรณีโคโซโวเมื่อ                 
ปีค.ศ. 1999 หากการแทรกแซงสามารถยับยั้งการสังหารหมู่ได้ (ดูที่ผลลัพธ์ของการแทรกแซงภายหลัง
ปฏิบัติการ) การแทรกแซงดังกล่าวอาจถือว่าชอบธรรม (Legitimate) แต่ผิดกฎหมาย (Illegal)            
(Hahir, 2010, 19)  

ภายหลังจากการแทรกแซงในกรณีโคโซโวเมื่อปีค.ศ. 1999 ประชาคมนานาชาติเริ่มกังวลว่า
หากไม่มีกรอบนโยบาย ใด ๆ ในการแทรกแซงด้านมนุษยธรรม การใช้ก าลังทางทหารในนาม
มนุษยธรรม – ดังท่ีเกิดขึ้นในกรณีโคโซโว – กลายเป็นช่องทางให้รัฐหนึ่ง ๆ ละเมิดอ านาจอธิปไตยรัฐอื่น
เพื่อแสวงหาอ านาจ ในเดือนกันยายน ค.ศ. 2000 รัฐบาลแคนาดา ภายใต้ความสนับสนุนของ
สหประชาชาติ  ตั้ งคณะกรรมมาธิการนานาชาติ ว่ าด้ วยการแทรกแซงและอธิป ไตยรั ฐ                              
( The International Commission on Intervention and State Sovereignty – ICISS) 
คณะกรรมการชุดนี้มีสมาชิกหลักจ านวน 12 คน ซึ่งเป็นตัวแทนจากหลากหลายสังคม เช่น ออสเตรเลีย 
อัลจีเรีย แคนาดา สหรัฐอเมริกา ฟิลิปปินส์ กัวเตมาลา แอฟริกาใต้ เยอรมนี และรัสเซีย คณะกรรมมาธิ
การฯ ได้รับมอบหมายให้ศึกษาและจัดท าข้อเสนอทางนโยบายว่าด้วยความเป็นไปได้ในการแทรกแซง
เพื่อปกป้องชีวิตพลเรือน ตลอดระยะเวลาหนึ่งปี ตัวแทนของรัฐเหล่านี้ได้วิจัย ประชุม และท้ายที่สุด
เสนอรายงาน “หลักรับผิดชอบเพื่อปกป้อง” (Responsibility to Protect) แก่ประเทศสมาชิก
ส ห ป ร ะ ช า ช า ติ ใ น ปี  2 001  ( The International Commission on Intervention and State 
Sovereignty, 2001) 

 



 
วารสารธรรมศาสตร ์ 123 

 

หลักรับผิดชอบเพื่อปกป้องประกอบด้วยสามเสา (Pillar) เสาแรกได้แก่ หลักรับผิดชอบเพื่อ
ป้องกัน (Responsibility to Prevent) นัยส าคัญของหลักการนี้คือการกระตุ้นให้ประชาคมนานาชาติ
สนใจและลงทุนกับการสร้างกลไกเพื่อป้องกันความขัดแย้งมิให้ลุกลามจนน าไปสู่การประหัตประหาร
ชีวิตพลเมืองในรัฐหนึ่ง หนึ่งในมาตรการป้องกันคือการลดเง่ือนไขเชิงโครงสร้างทางสังคมที่ท าให้ความ
ขัดแย้งกลายเป็นสงคราม เง่ือนเหล่านี้ได้แก่ การปิดกั้นเสรีภาพทางการเมือง ความเหลื่อมล้ าในการ
เข้าถึงปัจจัยทางเศรษฐกิจ ความอ่อนแอของกลไกบังคับใช้กฎหมาย (Rule of Law) และภาวะ
ปราศจากธรรมาภิบาลของหน่วยงานความมั่นคง  

เสาที่สองของหลักรับผิดชอบเพื่อปกป้อง ได้แก่ หลักรับผิดชอบเพื่อตอบโต้ (Responsibility 
to React) รายงานของ ICISS พยายามจ ากัดขอบเขตมาตรการแทรกแซงทางทหาร โดยเสนอว่าเมื่อ
มาตรการป้องกันล้มเหลว ประชาคมนานาชาติสามารถด าเนินมาตรการบังคับ-กดดันทางการทูตได้              
ไม่ว่าจะเป็นการคว่ าบาตรทางการทหาร (เช่น ห้ามน าเข้าอาวุธ หยุดความร่วมมือทางการทหารเป็นต้น) 
ทางเศรษฐกิจ (เช่น สกัดการขนถ่ายทรัพย์สินและหลักทรัพย์ของกลุ่มผู้น าที่ ละเมิดสิทธิมนุษยชนไป
ต่างประเทศจ ากัดการด าเนินกิจกรรมทางเศรษฐกิจอันสร้างรายได้ให้รัฐบาล) และทางการเมือง                         
(เช่น ขับนักการทูตของประเทศท่ีละเมิดสิทธิมนุษยชนออก ระงับการติดต่อทางการทูตถอดสถานะออก
จากองค์การระหว่างประเทศหนึ่ง ๆ ) เมื่อมาตรการคว่ าบาตรล้มเหลวประชาคมนานาชาติจึงพิจารณา
มาตรการทางทหารได้ โดยมีเกณฑ์ประกอบการพิจารณาว่ากรณีนั้น ๆ เรียกร้องให้มีการใช้มาตรการ
ทางทหารเพื่อปกป้องชีวิตพลเมืองได้หรือไม่อยู่หกประการ ได้แก่  

1) อ านาจอันชอบธรรม กล่าวคือคณะมนตรีความมั่นคงแห่งสหประชาชาติมีมติเป็นเอกฉันท์ 
คือ 9 ประเทศจาก 15 ประเทศ ลงคะแนนยอมรับการโจมตีด้วยก าลังทางทหาร และประเทศสมาชิก
ถาวรทั้งห้า (สหรัฐฯ อังกฤษ ฝรั่งเศส รัสเซีย และจีน) ต้องไม่ออกเสียงคัดค้าน  

2) เหตุอันชอบธรรม หลักรับผิดชอบเพื่อตอบโต้ชอบธรรมในกรณีที่เกิดการคร่าชีวิตพลเรือน
ขนานใหญ่ (Large Scale Loss of Lives) และการก าจัดชาติพันธ์ุ (Ethnic Cleansing) เท่านั้น 

3) เจตจ านงชอบธรรม (Right Intention) คือมิได้ใช้เพื่อขยายอ านาจ หรือใช้เพื่อโค่นล้ม
ระบอบการปกครอง 

4) ใช้เป็นวิธีการสุดท้าย (Last Resort) หลังจากมาตรการป้องกัน และมาตรการตอบโต้
ทางการทูตล้มเหลว 

5) ไม่ใช้ก าลังเกินกว่าเหตุ (Proportional Means)  

6) ด าเนินกระบวนการสร้างสันติภาพหลังสงคราม (Reasonable Prospects) 



 
วารสารธรรมศาสตร ์ 124 

 

เสาสุดท้ายของหลักการรับผิดชอบเพื่อปกป้องคือ “กระบวนการสร้างสันติภาพ” 
(Responsibility to Rebuild) ซึ่งถือเป็นเง่ือนไขหนึ่งที่รองรับความชอบธรรมของหลักรับผิดชอบเพื่อ
ตอบโต้ (Responsibility to React) กล่าวอีกนัยหนึ่งคือคณะมนตรีความมั่นคงแห่งสหประชาชาติไม่
สมควรอนุมัติการแทรกแซงด้วยก าลังทางทหารใด ๆ หากไม่เล็งเห็นความเป็นไปได้ในการสร้าง
สันติภาพอย่างยั่งยืนภายหลังปฏิบัติการทางทหาร กลุ่มประเทศที่ร่วมปฏิบัติการแทรกแซงทางทหาร
ควรค านึงถึงมิติของกระบวนการสร้างสันติภาพอาทิ มิติด้านความมั่นคง กระบวนการยุติธรรมและ
สมานฉันท์ ด้านการพัฒนา และการสร้างความเข้มแข็งให้แก่โครงสร้างทางการเมือง เป็นต้น 

ภาคประชาสังคมโลกที่ด าเนินภารกิจสนับสนุนหรือต่อต้านปฏิบัติการแทรกแซงด้าน
มนุษยธรรมและการประยุกต์ใช้หลักรับผิดชอบเพื่อปกป้องในการเมืองโลก แบ่งออกได้เป็นสามกลุ่ม
ได้แก่ประชาชนซึ่งรวมกันเป็นองค์กรเอกชนไม่สังกัดรัฐ (Non-Governmental Organizations – 
NGOs) ขบวนการเคลื่อนไหวทางสังคม (Social Movement) และเครือข่ายต่าง ๆ (Network) ซึ่งถือ
ว่าเป็นตัวแสดงคลาสสิคในแวดวงการแทรกแซงด้านมนุษยธรรมและมักผลักดันในนโยบายเพื่อ
ช่วยเหลือ “เหยื่อ” กลุ่มที่สองได้แก่ที่ปรึกษาด้านนโยบายและคณะกรรมาธิการ ซึ่งมีช่องทางสื่อสารกับ
ผู้ก าหนดนโยบายหรือชนช้ันน าทางการเมืองโดยตรง กลุ่มสุดท้ายได้แก่สื่อสารมวลชน 

1) องค์ก ร เอกชนไม่ สั งกั ดรั ฐ  ( Non-Governmental Organizations – NGOs)            
ขบวนการเคลื่อนไหวทางสังคม (Social Movement) และเครือข่ายต่าง ๆ (Network) 

ประสบการณ์ของปัจเจกบุคคลน าไปสู่พัฒนการขององค์กรด้านมนุษยธรรมจ านวนมาก           
ที่ส าคัญคือหน่วยแพทย์อาสาข้ามพรมแดน (Médicins Sans Frontière – MSF) ซึ่งก่อตั้งโดย Bernard 
Kouchner การร่วมงานกับสภากาชาดสากล (International Red Cross) ท่ามกลางสงครามในไนจีเรีย
เมื่อปีค.ศ. 1969 ซึ่งท าให้ Kouchner เห็นว่าหน่วยงานแพทย์ซึ่งมุ่งบรรเทาทุกข์ร้อนของเหยื่อใน
สงครามควรยืนยันว่าตนมีสิทธิเข้าแทรกแซงในภาวะวิกฤตแม้ไม่ได้รับอนุญาตจากองค์อธิปัตย์ของรัฐนัน้ 
ๆ ก็ตาม เมื่อสงครามอิรักปะทุข้ึนในปีค.ศ. 1991 Kouchner เสนอแนวคิดเรื่อง                  “สิทธิใน
การแทรกแซง” (Right of Interference) ซึ่งส่งอิทธิพลต่อนโยบายของสหประชาชาติ ในเวลาต่อมา 
ปัจเจกบุคคลผู้ทรงอิทธิพลอื่น ๆ รวมถึง George Soros, Morton Abramowitz                            (ผู้
ก่อตั้ง Carnegie Endowment) และ Aryeh Néler (ผู้ก่อตั้ง Human Rights Watch และ           open 
Society Foundation) ส่วน NGOs ขบวนการเคลื่อนไหวด้านสังคม และกลุ่มเครือข่าย โดยมากก าเนิด
จากด าริของผู้คนที่ประสบปัญหาหรือวิกฤตด้านมนุษยธรรมนั้น ๆ เอง ดังนั้นจึงมีลักษณะรากหญ้า 
(Grassroots) ทว่ากลุ่มเหล่านี้อาจสร้างเครือข่ายข้ามพรมแดนกับกลุ่มที่สนใจในประเด็นเดียวกัน หรือ
ท างานส่งเสริมกันได้นับแต่ทศวรรษที่ 1990 กลุ่มประชาสังคมข้ามพรมแดนเหล่านี้ทวีจ านวน และ
ร่วมมือกันอย่างเข้มข้นมากข้ึน ประเด็นที่กลุ่มเหล่านี้สนใจแบ่งได้เป็นสี่กลุ่ม ได้แก่องค์กรที่มุ่งช่วยเหลือ
เหยื่อที่ประสบภัยด้านมนุษยธรรมโดยตรง เช่น Save the Children, Cooperative for American 
Relief Everywhere (CARE), International Rescue Committee (IRC), Oxfam รวมถึ งกลุ่ มที่ มี        



 
วารสารธรรมศาสตร ์ 125 

 

ต้นก าเนิดจากภารกิจทางศาสนาคริสต์อย่าง World Vision หรือ Catholic Relief Services เป็นต้น                 
กลุ่มเหล่านี้มิได้เข้าแทรกแซงเพื่อหยุดยั้งการสู้รบโดยตรง ทว่ามุ่งบรรเทาผลข้างเคียงของสงครามเช่น
การขาดแคลนอาหาร น้ า ยา หรือท่ีพักอาศัย รวมถึงบางกลุ่มให้ความช่วยเหลือเฉพาะกลุ่มเหยื่อท่ีเสี่ยง
ต่อสงครามที่สุดเช่นผู้หญิงและเด็ก เป็นต้น (Kaldor, 2007, 23-37) 

ประเด็นที่สองที่ เครือข่ายภาคประชาสังคมสนใจคือสิทธิมนุษยชน เช่น Amnesty 
International, Human Rights Watch, Center for Human Rights and Humanitarian Law, 
Freedom House, Helsinki Committee for Human Rights องค์กรเหล่านี้สนใจภัยด้านมนุษยธรรม
ที่เกิดจากน้ ามือรัฐ (เช่นการปราบปรามผู้ท้าทายอ านาจรัฐ) อีกทั้งยังมุ่งพิทักษ์สิทธิในการแสดง
ความเห็นทางการเมืองและสิทธิพลเมืองประเด็นที่สี่ ได้แก่ การแก้ไขความขัดแย้งรุนแรง องค์กรที่
ท างานด้านนี้อาจมีทั้งที่มีอาณัตปฏิบัติงานข้ามพรมแดนแม้ส านักงานใหญ่อยู่ในยุโรปและสหรัฐฯ เช่น 
International Alert, Conciliation Resources, The Carter Center, International Center for 
Nonviolent Conflict, TRANSCEND หรืออาจเป็นองค์กรท้องถิ่นที่เช่ือมโยงเครือข่ายกับองค์กร
ลักษณะเดียวกันในสังคมอื่น องค์กรประเภทนี้มุ่งท าหน้าที่เป็น “ผู้ไกล่เกลี่ย” ระหว่างคู่กรณีในความ
ขัดแย้ง หรือช่วยเหลือองค์กรระดับท้องถิ่นในการหาข้อเสนอสันติภาพเพื่อยับยั้งความรุนแรงทา ง
กายภาพ และปรับโครงสร้างความเหลื่อมล้ าในสังคม หรือสร้างสรรค์วัฒนธรรมการอยู่ร่วมกันอย่าง
สันติ (เช่น เครือข่ายสันติภาพในบอสเนียฯ ที่ปฏิบัติการในนาม  Helsinki Citizens’ Assembly หรือ
กลุ่ม Women in Black ที่เคลื่อนไหวเรื่องสันติภาพและผู้หญิงในหลายประเทศ) กลุ่มสุดท้ายคือกลุ่ม
ชาตินิยมที่เช่ือมต่อเครือข่ายในประเทศหนึ่งกับชุมชนผู้อพยพในประเทศอื่น  กลุ่มเหล่านี้อาศัยกลไก
โลกาภิวัฒน์ในการติดต่อข้ามพรมแดนและหล่อเลี้ยง รวมถึงผลักดันวาระชาตินิยมจากชุมชนผู้อพยพ
ต่างถิ่นไปยังประเทศต้นก าเนิดของตน ในบางกรณีกลุ่มเหล่านี้อาจหวงแหนอธิปไตยของมาตุภูมิและ
ดังนั้นต่อต้านการแทรกแซงด้านมนุษยธรรม (เช่นกลุ่มผู้อพยพชาวเซอร์เบีย หรือศรีลังกา) ในหลาย
กรณีกลุ่มเหล่านี้อาจสนับสนุนการแซงแทรกทางทหารเพื่อปลดแอกชนชาติของตนออกจากอีกประเทศ 
(เช่นในปาเลสไตน์ โคโซโว และซีเรีย เป็นต้น) (Kaldor, 2007, 23-37) 

 

 

 

 

 

 



 
วารสารธรรมศาสตร ์ 126 

 

2) ที่ปรึกษาด้านนโยบายและคณะกรรมาธิการ (Think Tanks and Commissions) 

ขณะที่ NGos และขบวนการเคลื่อนไหวต่าง ๆ มีจุดประสงค์ในการสร้างจิตส านึก และโน้ม
น้าวมติมหาชนกลุ่มผู้ช านาญการ (Expert Groups) มักมีช่องทางติดต่อและส่งอิทธิพลกับผู้ก าหนด
นโยบายหรือชนช้ันน าโดยตรง International Crisis Group (ICG), International Institute for War 
และ Peace Reporting ถือเป็นกลุ่มที่ปรึกษาแรก ๆ  ท่ีมีภาระกิจเกี่ยวข้องกับการรายงานสถานการณ์
ความขัดแย้งรุนแรงและเสนอมาตรการแทรกแซงในเวทีนโยบายต่างประเทศ ในช่วงทศวรรษที่ 199o 
กลุ่มลักษณะเดียวกันเฟื่องฟู และมีภารกิจหลากหลายตั้งแต่ป้องกันมิให้ความขัดแย้งลุกลามเป็น
สงคราม ไปจนถึงกลุ่มที่ให้ค าแนะน าในการเจรจาสันติภาพและกลุ่มที่วิเคราะห์สรุปบทเรียนการ
แทรกแซงทางทหารในกรณีหนึ่ง ๆ ตัวอย่างของกลุ่มเหล่านี้ได้แก่ The Brandt, คณะกรรมการ 
Brundtland, Independent International Commission on Kosovo และส าคัญที่  Commission 
on Intervention and State Sovereignty ที่ก่อตั้งในปีค.ศ. 2000 ภายใต้ความสนับสนุนของรัฐบาล
แคนาดา โดยมุ่งสร้างกรอบทางนโยบายให้การแทรกแซงด้านมนุษยธรรมจนพัฒนามาเป็นหลัก
รับผิดชอบเพื่อปกป้องในที่สุด (Kaldor, 2007, 23-37) 

3) สื่อสารมวลชน 

สื่อสารมวลชนรวมถึงเวบโซต์และสื่อสังคมต่าง ๆ ช่วยเช่ือมต่อข้อมูลข่าวสารระหว่างกลุ่ม
ประชาสังคมด้วยกันระหว่างประชาสังคมและรัฐบาลหรือองค์การระหว่างประเทศ และระหว่างประชา
สังคมสู่ผู้รับข้อมูลข่าวสารทั่วไปในโลก ในฐานะกลไกหนึ่งของกระบวนการโลกาภิวัฒน์ สื่อฯ                
ช่วยกระชับมิติทางเวลาและพื้นท่ี ส่งภาพและเสียงเกี่ยวกับความขัดแย้งรุนแรง ณ ท่ีหนึ่ง ๆ รวมถึงการ
แทรกแซงด้านมนุษยธรรมถึงผู้คนในหลายมุมโลก ให้รับรู้อย่างรวดเร็วในกรณีอย่างรวันดาหรือบอสเนีย 
ภาพความโหดร้ายของสงครามสร้างความสะเทือนใจแก่ประชาชนโดยเฉพาะในประเทศมหาอ านาจ จน
น าไปสู่การกดดันให้รัฐบาลด าเนินมาตรการแทรกแซง อย่างไรก็ดีดังที่ปรากฏในกรณีโซมาเลียและอิรัก 
(2003) สื่อฯ อาจฉายภาพความสูญเสียของฝ่ายรัฐบาลที่ใช้ก าลังทางทหารเข้าแทรกแซงจนประชาชน
กดดันให้รัฐบาลตนถอนก าลังออกจากประเทศน้ัน (Kaldor, 2007, 23-37)  

 

 

 

 

 



 
วารสารธรรมศาสตร ์ 127 

 

แม้ดูเหมือนว่าสื่อฯ จากโลก “ตะวันตก” มีแนวโน้มปฏิบัติงานข้ามพรมแดนมากกว่าสื่อฯ         
ในประเทศก าลังพัฒนา เช่น CNN และ Reuters ของสหรัฐ, BBC และ The Guardian ของสหราช
อาณาจักร Agence France Press (AFP) ของฝรั่งเศส หรือ Deutsche Welle (DW) ของเยอรมัน 
ทว่าสื่อฯ จากโลกอาหรับอย่าง Aljazeeja หรือจากเอเชียอย่าง NHK ครอบคลุมเนื้อหาข่าวนานาชาติ
และกลายเป็นสื่อฯ ทางเลือกนอกเหนือจากสื่อฯ ตะวันตก นอกจากนี้  Social Media (“สื่อฯ สังคม”) 
เช่น Facebook, Twitter หรือ Instragam ท าให้ประชาชนแลกเปลี่ยนข่าวสารข้ามพรมแดนโดยไม่
ต้องผ่านผู้สื่อข่าวได้ ไม่เพียงสื่อฯ เหล่านี้จะช่วยกระจายข้อมูลข่าวสารเกี่ยวกับวิกฤตการณ์ด้าน
มนุษยธรรมในพื้นที่หนึ่ง ๆ แล้ว แต่ยังเป็นช่องทางสร้างเครือข่ายภาคประชาชนข้ามพรมแดนเพื่อ
ป้องกันและรับมือกับสถานการณ์ความขัดแย้งรุนแรงที่อาจน าไปสู่การแทรกแซงทางทหารได้ เช่น
เครือข่ายป้องกันความขัดแย้งรุนแรงด้วยการสร้างสัญญาณเตือนภัยล่วงหน้าอย่าง CEWARN ใช้ Social 
Media อย่างแพร่หลายเพื่อรวบรวมข้อมูลและติดต่อกับองค์กรในต่างพื้นที่ของแอฟริกากลาง หรือ 
Oscar Morales วิศวกรชาวโคลัมเบียที่ใช้ Facebook ในการรณรงค์ต่อต้านการใช้ความรุนแรงของ
กลุ่มกบฏ FARC ในโคลัมเบีย (Himelfarb, 2012)        

ภาคประชาสังคมโลกทั้งสามกลุ่มข้างต้นมิได้แทรกแซง “ทางทหาร” ในสงครามกลางเมือง
โดยตรง เพราะเป็นหน้าที่และอ านาจของสหประชาชาติรวมถึงองค์การระดับภูมิภาคอย่าง Northern 
Atlantic Treaty organization (NATO) ทว่ามีบทบาทรณรงค์ให้ประชาคมนานาชาติ (โดยเฉพาะ
สหประชาชาติ) เห็นว่าสงครามกลางเมืองในพื้นที่หนึ่งเป็นภัยคุกคามต่อสันติภาพและความมั่นคงของ
โลก  เช่นในกรณีการก าจัดชาติพันธุ์ในบอสเนีย ขบวนการภาคประชาชนในยุโรปอาทิ People in 
Need Foundation จากสาธารณรัฐเชคผลิตสื่อฯ สาธารณะเพื่อชักชวนในทหารเชคบริจาเงินให้ผู้ได้รับ
ผลกระทบจากสงครามในบอสเนียฯ ส่วนกลุ่มคนงานในอังกฤษได้ระดมเงินบริจาคให้แก่ประชาชนใน
เมือง Tuzla ของบอสเนียฯ เพื่อให้ความช่วยเหลือและตอบแทนกลุ่มคนงานเหมืองนี้ที่เคยสนับสนุน
คนงานเหมืองในอังกฤษเมื่อปีค.ศ. 1984 นอกจากน้ีกลุ่มศิลปินและปัญญาชนในสหรัฐฯ ฝรั่งเศส รวมถึง
ประเทศอื่น ๆ ในยุโรปตั้งกลุ่มอย่าง Action Council for Peace in the Balkans เพื่อรณรงค์ให้            
ผู้ก าหนดนโยบายและประชาชนในสังคมของตนใส่ใจความเป็นไปในบอสเนีย และเรียกร้องให้รัฐบาลใน
ประเทศตนให้ความช่วยเหลือ 

นอกจากงานรณรงค์แล้ว หลายกลุ่มเข้าแทรกแซงเพื่อให้ความช่วยเหลือด้านมนุษยธรรม
โดยตรงเช่น กลุ่ม Italian Consortium for Solidarity รับอาสาสมัครจ านวน 15,000 คน ให้เข้าไป
ช่วยบรรเทาวิกฤตด้านมนุษยธรรมในบอสเนียฯ ที่ส าคัญคือเครือข่ายนักกิจกรรมด้านกฎหมายและกลุ่ม
เคลื่อนไหวสิทธิมนุษยชนรวบรวมหลักฐานการละเมิดสิทธิของรัฐจนน าไปสู่การพิจารณาคดี
อาชญากรรมต่อมวลมนุษยชาติ (Crimes Against Humanity) ในกรณีบอสเนียฯ และโคโซโว กลุ่ม
ประชาชนบางกลุ่มรวมตัวกันเพื่อเจรจากับกองก าลังติดอาวุ ธเพื่อสร้าง “พื้นที่ปลอดภัย”                   
(Safe Heaven) เพื่อคุ้มครองเหยื่อสงคราม รวมถึงเป็นโล่มนุษย์ให้คณะบรรเทาภัยขององค์การระหว่าง
ประเทศเข้าช่วยเหลือผู้ได้รับผลกระทบจากสงครามได้ 



 
วารสารธรรมศาสตร ์ 128 

 

ภาคประชาสังคมโลกส่วนหนึ่งสนับสนุนมาตรการทางทหาร ไม่ว่าจะเป็นปฏิบัติกา ร
ภาคพื้นดิน (Ground Troops) หรือการโจมตีทางอากาศ (Air Strikes) ในกรณีสุดโต่งเช่นการสังการ
หมู่ หรือการจ ากัดชาติพันธุ์นักเคลื่อนไหวด้านสิทธิอย่าง Kouchner จาก International Red Cross 
หรือ Néler จาก Human Rights Watch รวมถึงองค์กร CARE เห็นว่ามาตรการทางทหารจ าเป็นใน
การหยุดยั้งการสังหาร รวมถึงคุ้มครองเจ้าหน้าที่บรรเทาภัยด้านมนุษยธรรมที่ปฏิบัติงานในพื้นที่เสี่ยง 
อย่างไรก็ดีกลุ่มอีกจ านวนหนึ่งต่อต้านการแทรกแซงทางทหารเช่น Save The Children หรือขบวนการ
เคลื่อนไหวด้านสันติภาพในยุโรปตะวันออก ตลอดจนกลุ่มประชาสังคมในประเทศซีกโลกใต้ที่มี
ประสบการณ์อาณานิคมโดยให้เหตุผลว่ามาตรการทางทหารอาจเพิ่มอัตราการเสียชีวิตของพลเรือน
รวมถึงจ านวนผู้อพยพ อีกทั้งยังขัดขวางกระบวนการสร้างสันติภาพในระยะยาว นักกิจกรรมบางกลุ่ม
เห็นด้วยกับการแทรกแซงต่อเมื่อได้รับอนุมัติจากสหประชาชาติมากกว่าร่วมฝ่าฝืนฉันกรอบกติกาดังที่
เกิดในกรณีโคโซโว ส่วนนักเคลื่อนไหวฝ่ายซ้าย (กลุ่มต่อต้านโลกาภิวัฒน์) ตลอดจนกลุ่มประชาสังคมใน
ประเทศซีกโลกใต้ต่อต้านการแทรกแซงทางทหารเพราะเห็นว่าเป็นเครื่องมือธ ารงลัทธิจักรวรรดินิยมน า
โดยสหรัฐฯ (Kaldor, 2oo3)  

บทบาทประชาสังคมโลกในปฏิบัติการแทรกแซงด้านมนุษยธรรมเปลี่ยนองค์ความรู้การเมือง
ระหว่างประเทศอย่างไร? 

บทบาทของประชาสังคมโลกที่เพิ่มขึ้นในการเข้าแทรกแซงเพื่อบรรเทาภัยจากสงคราม
ภายในประเทศเปลี่ยนวิธีคิดเกี่ยวกับการเมืองระหว่างประเทศไปสามทิศทาง  

ประการแรกคือขยายฐานความชอบธรรมของหน่วยในการศึกษาความสัมพันธ์ระหว่าง
ประเทศ กล่าวคือรัฐถือเป็นหน่วยวิเคราะห์ (Unit of Analysis) อันชอบธรรมเพียงหน่วยเดียวใน
การศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างประเทศ โดยเฉพาะในแนวคิด Realism และ Liberalism สมมุติฐาน
ของแนวคิดเหล่านี้คือรัฐเป็น “ตัวละคร” ที่ช่วยให้ท านายทิศทางการเมืองโลกได้ ดังนั้นจึงมุ่งวิเคราะห์
พฤติกรรมรัฐ ความมีเหตุมีผลของรัฐ (และผู้น ารัฐ) รวมถึงอิทธิพลของรัฐในการขับเคลื่อนปรากฏการณ์
ในความสัมพันธ์ระหว่างประเทศ (ดูตัวอย่างเช่น Keohane 1988) ผลคือ แนวคิดกระแสหลักไม่ใคร่ใส่
ใจพลวัต   ที่กลุ่มคนรวมตัวกันนอกรัฐเพื่อเปลี่ยนแปลงความเป็นไปรอบตัวซึ่งเป็นผลจากการด าเนิน
นโยบายต่างประเทศ หรือเกมส์การเมืองของมหาอ านาจต่าง ๆ ในกรณีที่กรอบวิเคราะห์นั้น ๆ นับรวม
พลวัตของกลุ่มคนนอกรัฐ กรอบวิเคราะห์กลับจัดล าดับความส าคัญให้ปัจจัยที่มีรัฐเป็นศูนย์กลางเป็น
ปัจจัยที่ก่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลงหลัก ส่วนปัจจัยนอกรัฐอ่ืน ๆ เป็นปัจจัยรอง ด้วยเหตุนี้จึงไม่แปลกที่
องค์ความรู้ความสัมพันธ์ระหว่างประเทศที่หมกหมุ่นกับตัวละครรัฐมักให้เหตุผลต่อการล่มสลายของ
สงครามเย็นว่าเป็นผลจากนโยบายเสรีทางการเมืองและเศรษฐกิจของสหภาพโซเวียตในขณะนั้น 
มากกว่าเป็นผลจากขบวนการภาคประชาชนโดยเฉพาะในยุโรปตะวันออกที่กดดันให้รัฐบาลของตนและ
สหภาพโซเวียตต้องด าเนินนโยบายเสรี บทบาทที่เพ่ิมของประชาสังคมโลก โดยเฉพาะในการแทรกแซง
ด้านมนุษยธรรมช่วยเผยให้เห็นว่ามี “คนอื่น” นอกเหนือจากรัฐซึ่งพยายามขับเคลื่อนการเมืองไปใน



 
วารสารธรรมศาสตร ์ 129 

 

ทิศทางที่ไม่ตอบสนองผลประโยชน์แห่งชาติเสมอไป ที่ส าคัญไปกว่านั้น คือการให้ที่ทางเช่นนี้ท้าทาย
ความเชื่อเกี่ยวกับ “ธรรมชาติ” ของการเมืองโลก หรือโครงสร้างการเมืองโลกท่ีไม่สามารถเปลี่ยนแปลง
ได้ บทบาทของประชาคมโลกช่วยให้เห็นว่าปัจเจกบุคคลที่รวมกลุ่มและมีเป้าหมายเพื่อการเปลี่ยนแปลง
สามารถส่งอิทธิพล หรือมีลักษณะเป็น “ผู้กระท าการ” (Agent) นั่นเอง (ดูตัวอย่างเช่น Bleiker, 2000; 
Clark, 2oo9; Ypi, 2o11 

ประการที่สอง บทบาทของประชาคมสังคมโลกในการแทรกแซงด้านมนุษยธรรมเปลี่ยนนิยาม
ว่าด้วยการเมืองระหว่างประเทศ จากที่ถูกนิยามว่าคือการช่วงชิงอ านาจเพื่อเอาตัวรอดหรือแสวงหา
ผลประโยชน์แห่งชาติเท่านั้นให้ครอบคลุมการเมืองแห่งมนุษยธรรม ( Humanitarian Politics)         
แนวคิด Realism และ Liberalism สลับกันมีอิทธิพลในการอธิบายความสัมพันธฺระหว่างประเทศ         
นับแต่ยุคภูมิธรรมของยุโรปจวบจนสงครามเย็น ขณะที่Realism (โดยเฉพาะ Classical Realism) เชื่อ
ว่าโดยธรรมชาติแล้วมนุษย์ช่ัวร้าย เห็นแก่ตัว และมุ่งแข่งขันกันแสวงหาอ านาจ ขณะที่ Liberalism เชื่อ
ว่ามนุษย์มีเหตุผล เกื้อกูล และบรรลุความร่วมมือกันได้ สงครามโลกท้ังสองครั้งและสงครามเย็นส่งผล
ให้แนวคิดสภาพจริงนิยมกลายเป็นค าอธิบายธรรมชาติของการเมืองโลกที่ “สมจริง” อันส่อนัยว่าความ
เข้าใจโลกแบบเสรีนิยมเป็นอุดมคติหรือไม่สมจริง ความโหดร้ายในสงครามโลกท้ังสองครั้งท้าทายความ
เช่ือพื้นฐานของเสรีนิยมที่ว่ามนุษย์มีเหตุผลและเกื้อกูล ความล้มเหลวของสันนิบาตชาติรวมถึงการ
ก่อตั้งคณะมนตรีความมั่นคงซึ่งมีสมาชิกถาวรเป็นมหาอ านาจทั้งห้าภายในสหประชาชาติยิ่งตอกย้ า
ปัญหาทางทฤษฎีของเสรีนิยม บริบทเช่นนี้เป็นต้นทุนให้สภาพจริงนิยมกลายเป็นวาทกรรมครอบง า 
(Hegemonic Discourse) ในการศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างประเทศโดยเฉพาะช่วงสงครามเย็น            
ในหลายแง่สภาพจริงนิยมถูกสถาปนาเป็นความจริงหนึ่งเดียวในองค์ความรู้นี้ (ดูตัวอย่างเช่น Bleiker, 
1997; Smith, 2004) ผลคือการศึกษาการเมืองระหว่างประเทศอย่างน้อยในช่วงสงครามเย็นได้กีดกัน
บทสนทนาเกี่ยวกับ จริยศาสตร์ในความสัมพันธ์ระหว่างรัฐออกไป การหมกมุ่นเรื่องอาวุธนิวเคลียร์ของ
นักทฤษฎีสภาพจริงนิยมสถาปนา “ความจริง” ว่าสันติภาพจะบังเกิดได้ต่อเมื่อรัฐมหาอ านาจแข่งขันกัน
สะสมอาวุธนิวเคลียร์เพื่อข่มขู่อีกฝ่ายมิให้ใช้อาวุธดังกล่าวก่อน (Deterrence) รัฐที่มีเหตุผลย่อมคิดได้
ว่าการใช้อาวุธนิวเคลียร์ย่อมน าไปสู่การท าลายล้างแบบเบ็ดเสร็จทั้งสองฝ่าย (Mutually Assured 
Destruction – MAD) ตรรกะเช่นนี้สะท้อนปัญหาเชิงจริยศาสตร์ของแนวคิด Realism เพราะความ
พยายามอธิบายความเป็นจริงในการเมืองระหว่างประเทศก าหนดความเป็นไปในปัจจุบันและอนาคต
ของผู้คนในโลกให้สุ่มเสี่ยงกับภาวะสงครามนิวเคลียร์ ยิ่งไปกว่านั้นภาษาอัน “เป็นกลาง” ของสภาพ
จริงนิยมบดบังความโหดร้ายของสงครามที่ผู้คนต้องเผชิญ ด้วยเหตุนี้ จึงไม่ยากที่สภาพจริงนิยมให้
ความชอบธรรมแก่การก่อสงครามในฐานะหนทางเอาชีวิตรอดท่ามกลางสภาพอนาธิปไตยใน
ความสัมพันธ์ระหว่างประเทศ (Cohn, 1987) กระนั้นก็ดีเมื่อสิ้นสุดสงครามเย็น สภาพจริงนิยมเสื่อม
คลายอ านาจในการอธิบายความเป็นจริงในการเมืองโลกที่ทวีความซับซ้อน ขณะเดียวกันชัยชนะของ
โลกเสรีนิยมเปิดช่องทางให้ส านักคิดเสรีนิยมได้รับความสนใจอีกครั้ง 



 
วารสารธรรมศาสตร ์ 130 

 

ประชาสังคมโลกท่ีผลักดันนโยบายแทรกแซงด้านมนุษยธรรมและหลักรับผิดชอบเพื่อปกป้อง
ช่วยเปิดพื้นที่ให้แก่ประเด็นท่ีมีมนุษย์เป็นศูนย์กลางในการเมืองโลกได้ ดังท่ีอภิปรายไว้ข้างต้นว่าแนวคิด
ประชาสังคมโลกพัฒนามาจากแนวคิด Cosmopolitanism ซึ่งเช่ือในกฎธรรมชาติที่ว่ามนุษย์ทุกคนไม่
ว่าจะอยู่ในสังคมการเมืองใดมีสิทธิเท่ากัน รัฐและชุมชนระหว่างรัฐ (มีนัยถึง World Government)          
มีหน้าที่ต้องประกันสิทธินั้น และหากรัฐล้มเหลว ต้องเปิดโอกาสให้รัฐอื่นหรือกลุ่มบุคคลต่างรัฐเข้าผ่อน
เบาวิกฤตการละเมิดสิทธิได้ นอกจากนี้กลุ่มประชาสังคมจ านวนมากยังตั้งค าถามกับสมการที่ว่าหากรัฐ
มั่นคง ชีวิตประชาชนจะมั่นคงตามไปด้วย กระทั่งช้ีว่าอ านาจอธิปไตยที่พิทักษ์ความมั่นคงแห่งรัฐอาจ
เป็นถูกใช้เป็นใบอนุญาตให้ฆ่าได้ เมื่อคลายความเช่ือมั่นต่อรัฐในฐานะผู้ผูกขาดความมั่นคงระหว่าง
ประเทศแล้ว กลุ่มเหล่านี้ยังเสนอต่อไปว่าการประกันความมั่นคงมนุษย์ส าคัญกว่าอ านาจอธิปไตยแห่ง
รัฐ ฉะนั้นหากการแทรกแซงเพื่อช่วยเหลือเหยื่อที่ถูกรัฐล่วงละเมิดจะบ่อนท าลายความมั่นคงของรัฐ ๆ 
หนึ่ง แต่อาจช่วยประกันความมั่นคงมนุษย์ได้ เพราะการแทรกแซงในสงครามกลางเมืองอาจช่วย        
ลดจ านวนผู้อพยพหรือผ่อนเบาภาวะขาดแคลนขาดอาหาร ยิ่งไปกว่านั้นการยับยั้งการก าจัดชาติพันธุ์
โดยอาศัยบทที่เจ็ดของ กฎบัตรสหประชาชาติยังสะท้อนการนิยามให้ความไม่ปลอดภัยในชีวิตผู้คนและ
ชุมชนทางวัฒนธรรมเป็นภัยคุกคามสันติภาพและความมั่นคงของโลก ไม่ต่างจากการคุกคามทางทหาร
หรือการลุกล้ าอ านาจอธิปไตย (ดูตัวอย่างเช่น MacLean et al. 2006; Tadjbakhsh & Chenoy, 
2007) 

ประการสุดท้าย บทบาทของประชาสังคมโลกในการแทรกแซงระหว่างประเทศท าให้เส้นแบ่ง
ระหว่างกิจการภายในและภายนอกเลือนลาง กล่าวคือ ความรู้การเมืองระหว่างประเทศคือการลากเส้น
แบ่ง “ภายนอก” ออกจาก “ภายใน” และอาณาบริเวณขององค์ความรู้ดังกล่าวคือ “ภายนอก” กิจการ
ภายใน ในทางประวัติศาสตร์แนวคิดเรื่องการไม่แทรกแซง (Non-Interference) เป็นหมายหมุดของ
การก่อร่างอ านาจอธิปไตยและความเท่าเทียมกันของอ านาจอธิปไตยแห่งรัฐโดยปราศจากการ
แทรกแซงกิจการภายในจากรัฐอื่นไม่ว่าด้วยเหตุใด เข้าใจได้ว่าแนวคิดนี้ซึ่งต่อมากลายเป็นกฎหมาย
ระหว่างประเทศมีเป้าหมายเพื่อป้องกันการก่อสงครามขยายอาณาเขตหรือการแทรกแซงของคริสตจักร
ในเวลานั้นตลอดเวลากว่าสี่ศตวรรษ หลักไม่แทรกแซงกิจการภายในกลายเป็นวัตรปฏิบัติในการด าเนิน
ความสัมพันธ์ระหว่างรัฐ แม้ว่าในทางปฏิบัติจะปรากฏกรณีที่มหาอ านาจหรือประเทศเพื่อนบ้าน
แทรกแซงกิจการภายในของอีกรัฐอย่างไม่เป็นทางการทว่าเมื่อมีการเปิดโปง ประชาคมนานาชาติมัก
ประณามพฤติกรรมเช่นนี้เพราะถือว่าขัดกฎหมายระหว่างประเทศ (Wendt, 2013) 

 

 

 



 
วารสารธรรมศาสตร ์ 131 

 

อย่างไรดี ประชาสังคมโลกซึ่งประกอบไปด้วยบุคลากรไม่สังกัดรัฐเดินทางและปฏิบัติงานข้าม
พรมแดนรัฐ-ชาติ อีกทั้งเนื้อหางานท่ีท ามักมีลักษณะข้ามชาติโดยเฉพาะงานด้านมนุษยธรรมที่มักเกิดใน
บริบทสงครามซึ่งทะลุทะลวงเส้นแบ่งระหว่าง “กิจการภายใน” และ “ภายนอก” เพราะชุมชนที่เป็น
คู่กรณีในสงครามมักมีเครือข่ายสนับสนุนซึ่งเป็นผู้อพยพในประเทศอ่ืน หรือได้รับความสนับสนุนจากรัฐ
เพื่อนบ้านซึ่งประชากรส่วนใหญ่มีอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์ -ศาสนา ร่วมกับคู่กรณีฝ่ายใดฝ่ายหนึ่ง 
นอกจากนี้พลเรือนตกเป็นเหยื่อการละเมิดสิทธิมนุษยชนขนานใหญ่อันอาจส่งผลให้เกิดผู้อพยพจ านวน
มหาศาลจนกลายเป็นวิกฤตระดับภูมิภาค ปัจจัยเหล่านี้สะท้อนว่าอ านาจอธิปไตยของรัฐรวมถึงหลักการ
ไม่แทรกแซงก าลังเสื่อมมนตราลงทุกขณะ ซ้ าร้ายไปกว่านั้ นหลักการไม่แทรกแซงยังกลายเป็น
ใบอนุญาตให้ผู้ปกครองล่วงละเมิดในชีวิตประชาชนของตน โดยอ้างว่าเป็น “กิจการภายใน”                 
การแทรกแซงของกลุ่มประชาสังคมโลกช่วยเติมเต็มหน้าที่พื้นฐานของรัฐในบริบทที่รัฐล้มเหลว และใน
หลายกรณีพิสูจน์ว่าการสลายเส้นแบ่งระหว่างภายในและภายนอกตอบสนองความต้องการของผู้คนใน
ภาวะฉุกเฉินได้ดีกว่าการยึดมั่นในเส้นแบ่งนี้ ลักษณะดังกล่าวช่วยคลายความศักดิ์สิทธิ์ของความเช่ือว่า
ที่ ว่ า การศึ กษาการ เมื อ ง โลกคือการศึ กษาประ เด็น  “ภายนอก” ประ เทศแบบตายตั ว                                    
(ดูตัวอย่างเช่น Walker 1992; Campbell 1994; Appadurai 1996) 

สรุปผลการวิจัย 

ภาคประชาสังคมโลกเติบโตและปฏิบัติการอย่างแข็งขันโดยเฉพาะในประเด็นการสร้าง
สันติภาพและการพิทักษ์สิทธิมนุษยชนในช่วงกว่าสองทศวรรษหลังสงครามเย็น ผู้คนจากหลายภูมิภาค
หลากสังคมการเมืองรวมกลุ่มท างานในพื้นที่สงครามโดยละเลยความศักดิ์สิทธิ์ของ “อ านาจอธิปไตย
รัฐ” ในองค์ความรู้ความสัมพันธ์ระหว่างประเทศ บทบาทอันร่ ารวยของภาคประชาสังคมโลกก าลัง
เปลี่ยนโฉมหน้าความรู้อย่างส าคัญ มิติการข้ามพรมแดนรัฐ-ชาติท้าทายระบบระหว่างประเทศแบบ
ดั้งเดิม จนท าให้ “ความสัมพันธ์ระหว่างประเทศ” เป็นเพียงส่วนหนึ่งของปรากฏการณ์การเมืองโลก           
ณ สหัสวรรษที่ 21 อีกทั้งยังเปิดพื้นที่ให้ “ปัจเจกบุคคล” เป็นหน่วยหนึ่งในศึกษาการเมืองโลก                 
โดยเผยให้เห็นว่าคนธรรมดาสามัญก็สามารถรังสรรค์ให้โลกนี้เป็นธรรมและมีสันติภาพมากข้ึนได้ 

 

 

 

 

 



 
วารสารธรรมศาสตร ์ 132 

 

เอกสารอ้างอิง 

Appadurai, Arjun. (1996). Modernity At Large: Cultural Dimensions of 
Globalization. Minneapolis: University of Minnesota Press.  

Bauer, Joanne R. and Daniel A. Bell, eds. (1999). The East Asian Challenge for Human 
Rights. Cambridge: Cambridge University Press. 

Bellamy, Alex and Nicholas Wheeler. (2oo8). "Humanitarian Intervention in World 
Politics." In The Globalization of World Politics: An Introduction to International 
Relations, ed. John Baylis, Steve Smith, and Patricia owens. oxford: oxford 
University Press. 

Bleiker, Roland. (1997). "Forget IR Theory." Alternative-social Transformation and 
Humane Governance 22, no. 1, pp. 57-88. 

Bleiker, Roland. (2ooo). Popular Dissent, Human Agency and Global Politics. Cambridge: 
Cambridge University Press. 

Campbell, David. (1994). "The Deterritorialization of Responsibility: Levinas, Derrida and 
Ethics  after the End of Philosophy." Alternatives 19. Pp. 455-484. 

Clark, Howard, ed. (2oo9). People Power: Unarmed Resistance and Global Solidarity. 
London & New York: Pluto Press. 

Cohn, Carol. (1987). "Sex and Death in the Rational World of Defense Intellectuals." 
Signs 12, no. 4, pp. 687-718. 

Der Derian, James and Michael J. Shapiro, eds. (1989). International/Intertextual 
Relations: Postmodern Readings of World Politics. New York: Lexington. 

Donnelly, Jack. (2oo1). "Ethics and International Human Rights." In Ethics and 
International Affairs, eds. J-M. Coicaud and D.Warner. Tokyo: United Nations 
University Press. Pp. 128-16o. 

Doyle, Michael W. (1997). Ways of War and Peace. New York: W.W. Norton. 
Enloe, Cynthia. (2ooo). Maneuvers: The International Politics of Militarizing Women’s 

Lives. Berkeley: University of California Press. 
Fukuyama, Francis. (1992). The End of History and the Last Man. New York: The Free 

Press. 
Harbom, Lotta and Peter Wallensteen. (2oo5). "Armed Conflict and Its International 

 Dimensions, 1946-2oo4." Journal of Peace Research 42. Pp. 623-35. 
Hehir, Aidan. (2o1o). Humanitarian Intervention: An Introduction. London: Palgrave 

Macmillan.Holzgrefe, L.J. and Robert o. Keohane. (2oo3). Humanitarian 
Intervention; Ethical, Legal and Political Dilemma. Cambridge: Cambridge 
University Press. 

 



 
วารสารธรรมศาสตร ์ 133 

 

Hooft, Stan Van. (2oo9). Cosmopolitanism: A Philosophy for Global Ethics. Stocksfield: 
Acumen. 

International Commission on Intervention and State Sovereignty. (2oo1). Report on the  
 International Commission on Intervention and State Sovereignty: The 

Responsibility to Protect. Canada: International Development Research Center. 
Kaldor, Mary. (1999). New and old Wars: organized Violence in an Global Era. 

Cambridge: Polity. 
Kaldor, Mary. (2oo3). Global Civil Society: An Answer to War. Cambridge: Polity Press. 
Kaldor, Mary. (2oo7). "Just War and Just Peace," in Human Security. Cambridge: Polity. 
Kant, Immanuel. (1985 [1795]). Perpetual Peace and other Essays. Trans. T. Humphrey. 

Indiapolis: Heckett Publishing Company.  
Keane, John (2oo3). Global Civil Society? Cambridge: Cambridge University Press.  
Keohane, Robert o. (1988). "International Institutions: Two Approaches." International 

Studies Quarterly 32, no. 4. Pp. 381, 386. 
Keohane, Robert o. (1999). “Cooperation and International Regimes.” In Classic 

Readings of International Relations, eds. Phil Williams, Donald Goldstein and Jay 
Shafritz. Fort Worth: Harcourt Brace College Publishers. Pp.85-87. 

MacLean, Sandra J., David R. Black and Timothy M. Shaw, eds. (2oo6). A Decade of 
Human Security: Global Governance and Multilateralism. Hampshire: Ashgate. 

Milliken, Jennifer and Keith Krause. (2oo2). "State Failure, State Collapse, and State 
Reconstruction: Concepts, Lessons and Strategies." Development and Change 
35, no. 5 (2oo2). Pp. 753-74. 

Moisi, Dominigue. (2oo9). The Geopolitics of Emotion: How Cultures of Fear, Humiliation 
and Hope are Shaping the World. New York: Doubleday. 

Morgenthau, Hans J. (1999). “Six Principles of Political Realism.” In Classic Readings of  
 International Relations, eds. Phil Williams, Donald Goldstein and Jay Shafritz. 

Fort Worth: Harcourt Brace College Publishers. Pp. 43-48. 
Nash, Kate. (2oo9). "Between Citizenship and Human Rights." Sociology 4 3 , no. 6 . Pp. 

1o67-83. 
Smith, Steve. (2oo4). "Singing our World into Existence: International Relations Theory 

and September 11." International Studies Quarterly 48. Pp. 499-515. 
Tadjbakhsh, Shahrbanou and Anaradha M. Chenoy. (2oo7). Human Security: Concepts 

and Implications. oxon: Routledge.  
Ticker, J. Ann. (2oo1). Gendering World Politics. New York: Columbia University Press. 
Walker, R. B. J. (1992). Inside/outside: International Relations as Political Theory. 

Cambridge: Cambridge University Press. 
Walters, William. (2o12). Governmentality: Critical Encounters. New York: Routledge.  



 
วารสารธรรมศาสตร ์ 134 

 

Waltz, Kenneth. (1999). “The origins of War in Neorealist Theory.” In Classic Readings of 
International Relations, eds. Phil Williams, Donald Goldstein and Jay Shafritz. 
Fort Worth: Harcourt Brace College Publishers. Pp.49-58. 

Weiss, Thomas G. (2oo7). Humanitarian Intervention: Ideas in Action. Cambridge: Polity. 
Wendt, Alexander. (2o13). Social Theory of International Politics. Cambridge: Cambridge 

University Press. 
Wheeler, Nicholas. (2oo1). Saving Strangers: Humanitarian Intervention in International 

Society. oxford: oxford University Press. 
Woodhouse, Tom and oliver Ramsbotham. (1996). Humanitarian Intervention in 

Contemporary Conflict. Cambridge: Polity. 
Ypi, Lea. (2o11). Global Justice and Avant-Garde Political Agency. oxford: oxford 

University Press. 
The United Nations. (1945). Charter of United Nations and Statue of International 

Criminal Court of Justice.  สืบค้นเมื่อวันที ่1o พฤษภาคม 2556 จาก
https://treaties.un.org/doc/publication/ctc/uncharter.pdf. 

The United Nations Development Program. (1994). Human Development Report 1994: 
New Dimensions of Human Security. สืบค้นเมื่อวันที่ 7 ธันวาม 2556 จาก 
http://hdr.undp.org/en/content/human-development-report-1994 

 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

http://hdr.undp.org/en/content/human-development-report-1994



